

Š

# THE TOTAL SECTION OF THE PARTY और पुरु CONTRACTOR OF THE CONTRACTOR O

वा

तक्दीर और तद्वीर

148284

लेखुक

|        | वीर    | सेवा                                    | मन्दिर                                         |   |
|--------|--------|-----------------------------------------|------------------------------------------------|---|
|        |        | दिल्ल                                   | ती                                             |   |
|        |        |                                         |                                                |   |
|        |        |                                         |                                                |   |
|        |        | ×                                       |                                                |   |
| ****   |        |                                         |                                                | _ |
| क्रम   | संख्या |                                         |                                                |   |
| काल    | नं     | *************************************** |                                                |   |
| म्बण्ड | ,      | 77                                      | The Committee of State White Spins is now a se | - |

# भाग्य और पुरुषार्थ

# (तक्रदीर और तदबीर)

#### ----

भाग्य, दैव, किस्मत या तकदीर क्या है श्रीर पुरुषार्थ, उद्यम, तदबीर वा कोशिश क्या है ? भाग्य से ही सब कुछ होता है वा जीव की श्रपनी कोशिश भी कुछ काम कर सकती है ? श्रीर श्रगर दोनों ही शक्तियों के मेल से कार्य होता है तो इनमें कीन बलवान है श्रीर कीन निर्वल ? भाग्य की शक्ति कितनी है श्रीर पुरुषार्थ की कितनी ? भाग्य का काम क्या है श्रीर पुरुषार्थ का क्या ? इन सब वातों को जानना मनुष्य के लिये बहुत ही ज़करी है। श्रतः इस लेख में इन ही सब बातों को स्पष्ट करने की कोशिश की जायगी।

पकमात्र भाग्य से ही वा एक मात्र पुरुषार्थ से ही कार्य की सिद्धि मानने को दूषित ठहराते हुये श्री नेमिचन्द्रा चार्य गोमष्टसार कर्मकांड गाथा = १४ में लिखते हैं कि, यथार्थ ज्ञानी भाग्य श्रीर पुरुषार्थ दोनों ही के संयोग से कार्य की सिद्धि मानते हैं। एक पहिये से जिस प्रकार गाड़ी नहीं चल सकती, उसी प्रकार भाग्य वा पुरुषार्थ में से किसी एक से ही कार्य की सिद्धि नहीं हो सकती। वन में श्राग लग जाने पर जैसे श्रंधा पुरुष दौड़ने भागने की शिक्त रखता हुश्रा भी बन से बाहर नहीं हो सकता

वैसे ही एक लंगड़ा पुरुष देखने की शक्ति रखता हुआ भी बाहर नहीं निकल सकता। हां, अगर अन्धा लंगड़े को अपने कन्धे पर चढ़ा ले, लंगड़ा रास्ता बताता रहे और अन्धा चलता रहे तो दोनों ही बन सं बाहर हो जावेंगे। इसी प्रकार भाग्य और पुरुषार्थ दोनों ही के सहारे संसारी जीवों के कार्य की सिद्धि होती है किसी एक सं नहीं।

भाग्य श्रौर पुरुषार्थ क्या है, इसको श्रो विद्यानन्द स्वामी ने श्रष्टसहस्त्री में (श्लोक नं० मम की टीका में) इस प्रकार स्पष्ट किया है—"पहले बांधे हुए कमों का ही नाम देव (भाग्य या किस्मत) है, जिसको योग्यता भी कहते हैं, श्रौर वर्तमान में जीव जो तद्वीर, कोशिश या चेष्टा करता है वह पुरुषार्थ है।" भावार्थ, जो पुरुषार्थ किया जा चुका है श्रौर जिसका फल जीव भोग रहा है वा भोगेगा वह तो भाग्य कहलाता है श्रौर जो उद्यम श्रव किया जा रहा है वह पुरुषार्थ कहलाता है। वास्तव में दोनों ही पुरुषार्थ हैं। एक पहला पुरुषार्थ है श्रौर दूसरा हाल का पुरुषार्थ।

जीव का असली स्वरूप सर्वदर्शी, सर्वज्ञ, सर्वशक्ति-मान और परमानन्द है, परतन्त्रता, इन्द्रियों की श्राधीनता राग, द्रेष, मोह—ग्राद् उसका असली स्वभाव नहीं है। परन्तु श्रनादि काल से यह जीव कमों के बन्धन में पड़ा हुआ, अपनी ज्ञानादि शक्तियों को बहुत कुछ खोकर राग, द्रेष और मोह के जाल में फंसा हुआ, शरीर रूपी कैद्ख़ाने में बन्द पड़ा हुआ, तरह तरह के दुख भोग रहा है, किन्तु इस प्रकार कमों के जाल में फंसा रहकर भी जीव का निज स्वभाव सर्वथा नष्ट नहीं होगया है और न सर्वथा नष्ट हो ही सकता है। \* इस कारण कमों के जाल में पूरी तरह फंसे हुए जीवों की भी ज्ञान श्रादि शक्तियां कुछ न कुछ काम ज़रूर करती ही रहती हैं, जिनके कारण ही वे श्रजीव पदार्थों से श्रलग पहचाने जाते हैं श्रीर जीव कहलाते हैं इन ही बची हुई शक्तियों के द्वारा जीव पुरुषार्थ करके कमों के बंधनों को कम श्रीर कमज़ोर कर सकता है श्रीर होते होते सब ही बंधनों को तोड़कर श्रपना श्रसली ज्ञानानन्द स्वकृष प्राप्त कर सकता है।

सब ही जीव श्रनादि काल से मिथ्यात्व में फंसे हुए संसार में भ्रमण करते फिर रहे हैं । इन ही में से जो हिम्मत करते हैं वे अपनी विचार शक्ति से काम लेकर मिथ्यात्व को छोड़ सम्यक्त्व ग्रहण करते हैं श्रौर फिर श्रीर भी ज्यादा हिम्मत कर राग द्वेष से मुंह मोड़, गृह त्याग, मुनि हो जाते हैं श्रीर महाव्रतों की पालन कर, तप आदि के द्वारा घातिया कर्मों को तय कर केवल ज्ञान प्राप्त कर लेते हैं और फिर अघातिया कमों को भी नाशकर सदा के लिये मोत्त में जा विराजते हैं। इस प्रकार जिन्होंने पुरुषार्थ कर कर्म शत्रुत्रों को जीत परम पद प्राप्त कर लिया है वं धन्य हैं और जिन्होंने पुरुषार्थ नहीं किया है वे घास फूंस श्रीर लकड़ी पत्थर श्रादि निर्जीव पदार्थों की तरह कमों के बहाव में बहते हुए संसार में रुलते हुए तरह तरह की ठोकरें खाते फिर रहे हैं श्रीर बराबर रुलते फिरते रहेंगे जबतक कि हिम्मत करके कमीं का मुक़ाबला नहीं करेंगे श्रीर उनको दबाने श्रीर तय करने की कोशिश नहीं करेंगे।

<sup>\*</sup> देखो गोमहसार गाथा २९ की संस्कृत टीका श्रीर टोडरमल जी का हिन्दो श्रनुवाद।

कर्मों का श्रसर दूर करने की तीन हालतें होती हैं एक त्तय श्रर्थात् कर्म का बिलकुल ही नाश कर देना, दूसरे उपशम श्रर्थात् कुछ समय के वास्ते श्रसर करने सं रोक देना, तोसरे चयोपशम अर्थात् कर्म के उस बड़े हिस्स को जो जीव के स्वभाव को सर्वथा घात करता हो, बिना फल दिये ही नाश कर देना, इल्का श्रसर करने वाले हिस्से का फल देते रहना श्रीर बाक़ी हिस्सं का श्रागामी को फल देने के वास्ते सत्ता में रहना 📜 । यह ऐसा ही है जैसा कि शरीर में कोई दुखदाई मवाद इकट्ठा हो जाने पर या कोई दुखदाई वस्तु खा लेने पर, उसको वमन (क़ै) वा दस्ती के द्वार बिल्कुल ही निकाल बाहर कर शरीर की शुद्ध कर देना तो चय है। क़ै, दस्त वा पसीना श्रादि के द्वारा दुखदाई मवाद को न निकाल कर अर्थात् बीमारी के कारणों को दूर न कर उस बीमारी की तुरन्त की पीड़ा को कुछ समय के वास्ते किसी श्रीषधि के द्वारा द्वा देना उपशम है। श्रीर किसी श्रीषधि के द्वारा श्रधिक दुख देने वाले मवाद का तो निकल जाना परन्तु कुछ इल्के से मवाद का बाक़ी रह जाना जिससे कुछ हल्का सा दुख होता रहे श्रीर कुछ मवाद का श्रागे को श्रसर करने के वास्ते द्वा रहना क्योपशम है। इस प्रकार कमती बढ़तो अनेक तरीक़े से कर्मों का मुकाबिला किया जा सकता है। जो पुरुषार्थी हैं वे इन सब ही रीतियों से कमीं सं लड़ाई करते हैं श्रीर इनको दबा दबा कर श्रात्मोन्नति करते चले जाते हैं।

कर्मों का एक एक हिस्सा नित्य ही फल देकर बेश्रसर होता रहता है परन्तु मुनि महाराज तय श्रादि महान

<sup>‡</sup> देखो गोमहसार जीव कांड गाथा १३ की संस्कृत टीका श्रौर पं० टोडरमल जी कृत हिन्दी श्रनुवाद।

पुरुवार्थों के द्वारा फल देने से पहले हो कमीं का नाश कर देते हैं \* श्रात्मण्यान कपी श्रिग्न से कर्म कपी ई धन को भस्म करके धूर्ये वा गई की तरह उड़ा देते हैं। राग द्वेष कपी चिकनाई से ही कर्म परमाणुश्रों का बंध श्रात्मा से होता है। मुनि महाराज श्रपने तप श्रोर ध्यान श्रादि पुरुवार्थ से राग द्वेष का नाश कर देते हैं जिससे कर्म बंधन की चिकनाई दूर होकर बंधे कर्म श्रलग होकर श्राप से श्राप ही उड़ जाते हैं।

कमों के उदय से सुख वा दुख जो भी हो उसमें सुख वा दुख मानने से, राग हेव करने से, श्रागामी को फिर कर्म बंध होता है, इस प्रकार कर्मों का उदय होना श्रोर बंधना बराबर होता ही रहता है। मुनि महाराज कर्मों के उदय होने पर उसमें कुछ भी सुख दुख नहीं मानते हैं, किसी भी प्रकार का कोई राग हेव नहीं करते हैं, सब हो अवस्था में समभाव रखते हैं, इस कारण उनको श्रागामी कर्मों का बंध नहीं होता। इस ही प्रकार भारी से भारी परीवहों के श्राने पर भी, कठिन से कठिन श्रापत्ति के श्राजाने पर भी वे किसी प्रकार का दुख नहीं मानते हैं, सर्व प्रकार से समभाव ही रखते हैं, इस ही से कर्मों के श्राने को रोकते हैं।

किसी बाह्य प्रबल कारण के मिलने पर कर्म समय से पहले भी उदय में आ जाते में जिसको उदीरणा कहते हैं। बुरे वा भले पहले बांधे हुये कर्मों का ज़ोर वा रस और फल देते रहने का समय भी पीछे के बंधे हुवे भले बुरे कर्मों के द्वारा घट बढ़ सकता

<sup>\*</sup> देखो भगवतो श्राराधनासार गाथा १८५० की संस्कृत टीका श्रपराजित सूरिकृत, तथा लब्धिसार की टीका टोडरमल जी कृत में गाथा ३९२ के नीचे का प्रश्नोत्तर।

है, यहां तक कि सुख देने वाला सातावेदनीय कर्म बदलकर दुख देने वाला असाता रूप हो जाय, और दुख देने वाला असाता कर्म बदलकर सुख देने वाला साता रूप हो जाय अर्थात् पुन्य कर्म बदलकर पाप रूप हो जाय और पापकर्म बदलकर पुन्य रूप हो जाय। यह सब पुरुषार्थ की ही महिमा है जिससे सब ही कुछ हो सकता है। कर्मों के इस प्रकार अदलने बदलने को संक्रमण कहते हैं। †

पुरुषार्थ के द्वारा कर्मों का पैदा होना श्रीर बंधना भी बंद हो जाता है जिसको संवर कहते हैं। कर्मी के आठ भेद हैं, जिनके भेद प्रभेद ऋर्थात् उत्तर प्रकृतियां १४= हैं। बिना किसी प्रकार का चारित्र धारण किये एक मात्र मिथ्यात्व के दूर होने से ही कमों की १६ प्रकृतियों का बंध होना बंद हो जाता है, फिर अनन्तानुबंधी कषाय दूर होकर सम्यक्ती हो जाने से अन्यभी २५ प्रकृतियों का बंध होना रुक जाता है, इस प्रकार चौथे गुणस्थानी श्रव्रति सम्यग्द्रष्टि की ४१ कर्म प्रकृतियों का बंध नहीं होता है, इतना भारी काम पक मामूली से पुरुषार्थ से ही होने लगता है, फिर श्रयुव्रती श्रावक होने पर अन्यभी १० कर्म प्रकृतियों का बंध होना रुक जाता है, इस ही प्रकार पुरुषार्थ कर ज्यों ज्यों आगे, बढ़ा जाता है त्यों त्यों श्रन्य भी श्रनेक कर्मों का बंध होना रुकता जाता है श्रौर श्रन्त को राग द्वेष के सर्वथा नाश हो जाने पर सब ही कमों का बंध होना रुक जाता है, यह सब पुरुषार्थ की ही महिमा है।

पुरुषार्थ होन के सब ही कार्य भ्रष्ट होते हैं, श्रीर पुरुषार्थी के सब ही कार्य सिद्ध होते हैं। यह बात सब ही सांसारिक कार्यों में भी स्पष्ट दिखाई देती है। मनुष्य श्रपने

<sup>†</sup> देखो गोमद्रसार कर्म कांड गाथा ४३८, ४३९

पुरुषार्थ से खेती करके तरह तरह के श्रनाज, तरह तरह के फल पैदा करता है; एक वृत्त की दूसरे वृत्त के साथ कलम लगा कर उनके फलों को श्रिधिक स्वादिष्ट श्रीर रसभरे बनाता है; त्रानाज को पीस-पोकर श्रीर श्राग से पका कर सत्तर प्रकार के सुस्वादु भोजन बनाता है। मिट्टी से इंटें बनाकर, फिर उनको आग में पकाकर आकाश सं बातें करने वाले वड़े बड़े ऊँचे महल चिनता है, हज़ारों प्रकार के सुन्दर-सुन्दर बस्त्र बनाता है, लकड़ी, लोहा, तांबा, पीतल, सोना, चांदी आदि ढूंढ कर उनसे अनेक चमत्कारी वस्तुये धड़ लेता है; कागज़ बनाकर पुस्तकें लिखता है श्रीर चिट्ठियां भेजता है; तार, रेल, मोटर, इञ्जिन, जहाज़, घड़ी, घंटा, फीन, सिनेमा स्रादिक अनेक प्रकार की अद्भुत कर्ले बनाता है श्रीर नित्य नई सं नई वनाता जाता है; यह सब उसके पुरुषार्थ की ही महिमा है। पशु इस प्रकार का कोई भी पुरुषार्थ नहीं करते हैं, इस ही कारण उनको यह सब वस्तुयें प्राप्त नहीं होती हैं। उनका भाग्य वा कर्म उनको ऐसी कोई वस्तु बनाकर नहीं देता है, घास-फूस जीव जन्तु श्रादि जो भी बस्तु स्वयं पैदा हुई मिलती हैं उनपर ही गुज़ारा करना पड़ता है, बरसात का सारा पानी, जेठ श्रसाढ़ की सारी धूप, शीत काल का सारा पाला अपने नंगे शरीर पर ही भेलना पड़ता है, और भी अन्य अनेक प्रकार के असहा दुख पुरुषार्थ हीन होने के कारण सहने पड़ते हैं!

इसके उत्तर में शायद हमारे कुछ भाई यह कहने लगें कि मनुष्यों को उनके कमों ने ही तो ऐसा ज्ञान श्रोर ऐसा पुरुषार्थ करने का बल दिया है जिससे वे ऐसी ऐसी श्रद्धत वस्तुयें बना लेते हैं, पशुश्रों को उनके कमों ने ऐसा ज्ञान श्रीर पुरुषार्थ नहीं दिया है, इस कारण वे नहीं बना सकते हैं। मनुष्यों को उनके कमें यदि ऐसा ज्ञान श्रीर

उद्यम करने की शक्ति न देते तो वे भी कुछ न कर सकते, यह सब भाग्य वा कर्गों की ही ता महिमा है जिससे मनुष्य ऐसे श्रद्धत कार्य कर रहे हैं। परन्तु प्यारे भाइयो ! क्या त्रापके ख़याल में तोर्थंकर भगवान को जो केवलज्ञान प्राप्त होता है, जिससे तीनों लोक के सब ही पदार्थ उनको बिना इन्द्रियों के सहारे के साझात् नज़र श्राने लग जाते हैं तो क्या केवल ज्ञान की यह महान् शिक भी कमीं की ही दी हुई होती है? नहीं ऐसा नहीं है। यह सब शक्ति तो उनको उनके पुरुषार्थ के द्वारा कर्मी के नाश करने से ही प्राप्त होती हैं, कर्मों की दी हुई नहीं होती है। कर्म तो जीव को कुछ देते नहीं किन्तु विगाडते ही हैं। कमों का कार्य तो जीव को ज्ञान वा विचार शक्ति वा श्रन्य किसी प्रकार का बल देना नहीं है, किन्तु इसके विपरीत कर्मों का काम तो जीव के ज्ञान श्रीर बल वीर्य की नष्ट कर देने का ही है। ज्ञान श्रोर बल वीर्य तो जीव का निज स्वभाव है, जितना जितना भी किसी जीव का बलवीर्य नष्ट भ्रष्ट श्रीर कम हो रहा है वह सब उसके कर्म शत्रुश्रों का ही तो काम है, श्रीर जितना जितना जिस किसी जीव में ज्ञान श्रीर बल वीर्य है वह उसका अपना असली स्वभाव है, जिसको नष्ट-भ्रष्ट करने के लिये कर्मों का काबू नहीं; चल सका है। इस कारण मनुष्य अपने ज्ञान और विचार बल से जो यह लाखीं करोडों प्रकार का सामान बनाता है वह सब ऋपनी निज शक्ति से ही बना रहा है, कमों की दी हुई शक्ति से नहीं। कमों का काबू चलता तो, वे तो उसकी यह शक्ति भी छीन लेते और कुछ भी न बनाने दते।

मनुष्यों की बनिसबत पशुत्रों पर कमों का श्रधिक क़ाबू चलता है, इसी वास्ते उन बेचारों को यह कर्म उनकी ज़करतों का कुछ भी सामान नहीं बनाने देते हैं। कर्म तो जीव के शत्रु हैं, इस कारण उनका काम तो एक मात्र विगाड़ने का ही है—सँवारने का नहीं । भेद सिर्फ़ इतना ही है कि जब कोई कर्म हमको श्रिधिक काबू में करके श्रिधिक दुख पहुँचाता है तो उसको हम पाप कर्म कहते हैं श्रीर जब कोई कर्म कमज़ोर होकर हम पर कम काबू पाता है जिससे हम श्रपने श्रसती ज्ञान गुण श्रीर वल वीर्य से कुछ पुरुषार्थ करने के योग्य हो जाते हैं श्रीर कम दुख उठाते हैं, तो इसको हम पुण्य कर्म कहने लग जाते हैं श्रीर खुश होते हैं।

जिस प्रकार बीमारी मनुष्य को दुख ही देती है सुख नहीं दे सकती है, उसो प्रकार कर्म भी जीव को दुःख ही देते हैं सुख नहीं दे सकते हैं। बीमारी भी जव मनुष्य को श्रधिक दबा लेती है, उठने बैठने भी नहीं देती है, होशहवास भी खो देती है, खाना पीना भी बन्द कर देती है, नींद भी नहीं श्राती है, रात दिन श्रसहापीड़ा ही होती रहती है, तब वह बीमारी बहुत बुरी श्रौर महानिंद्य कही जाती है; परन्तु जब योग्य श्रीपधि करने से वह श्रसहा बीमारी कम होकर सिफ् थोड़ी-सी कमज़ोरी श्रादि रह जाती है, मनुष्य श्रपने कारोबार में लगने योग्य हो जाता है, तो ख़ुशियां मनाई जाती हैं, परन्तु यह ख़ुशी उसको बीमारी ने नहीं दी है, किन्तु बीमारी के कम होने से ही हुई है। इसी प्रकार कर्म भी जब जीव को श्रच्छी तरह जकड़ कर कुछ भी पुरुषार्थ करने के योग्य नहीं रहने देते हैं तो वे खोटे व पापकर्म कहलाते हैं श्रीर जब जीव श्रपने श्रभ परिणामों के द्वारा कषायों को मंद करके कमीं को कमज़ोर कर देता है जिससे वह पुरुषार्थ करने के योग्य होकर श्रपने सुख की सामग्री जुटाने लग जाता है तो वह उन हलके कर्मों को ग्रुभ व पुराय कर्म कहने लग जाता है।

## कम बन्धन

कर्म क्या हैं, जीव के साथ कैसे उनका सम्बन्ध होता है श्रीर वे क्या कार्य करते हैं, इसका सारांश रूप कथन इस प्रकार है कि रागद्वेष के करने से आत्मा में एक प्रकार का ऐसा संस्कार पड़ जाता है जिससे फिर दोबारा रागद्वेष पैदा हो, उस दोबारा पैदा हुवे रागद्वेष से फिर रागद्वेष पैदा होता है, इस प्रकार एक चक्ररसा चलता रहता है। इसही को कर्म बन्धन होना कहते हैं। मिट्टी के बर्तन बनाने के वास्ते कुम्हार चाक को डंडे से घुमाता है, परन्तु डंडा श्रीर कुम्हार दोंनोंके श्रलग हो जाने पर भी कुछ देर तक चाक घूमता ही रहता है, डंडे के द्वारा घुमाने से चाक में घूमते रहने का संस्कार पड़ जाता है इस ही कारण घुमाना बन्द करने पर भी वह चाक कुछ देर तक घूमता ही रहता है, इस हो प्रकार डोरी लपेट कर जब लट्टू घुमाया जाता है तो डोरी अलग होने पर भी बहुत देर तक वह लस्टू आप सं आप ही घूमता रहता है, इसी का नाम संस्कार हो जाना वा स्रादत पड़ जाना है। वार बार किसी बात को करते रहने से जो आदत पड़ जाती है, वह पक्की होकर छूटनी मुश्किल हो जाती है। भंग, चरस वा शराब श्रादि किसी नशे की आदत को तो छोड़ने का इरादा करने पर भी मुश्किल से ही छूटती है, नशे की बात तो दूर रही, जिन लोगों को खाने में तेज़ मिरच डालकर चटपटा खाना खाने की श्रादत हो जाती है वे उसके खाने से नुक़सान होने पर भी उसका खाना नहीं छोड़ते हैं, यहां तक कि दुखती आंखें। भी खाते हैं, जिससे श्रोर भी ज़्यादा श्रांख खड़कती है, तड़पते हैं, चिल्लाते हैं श्रीर सिर पीटते हैं, जानते हैं कि मिरच खाने से ही यह तकलीफ़ बढ़ी है परम्तु फिर भी

खाते हैं श्रौर दुख उठाते हैं। यह ही हाल राग द्वेष श्रादि विषय कषायों का है जिनके करने से भा फिर २ वैसा ही करने का संस्कार पड़ता है श्रौर बार बार करते रहने से वह संस्कार ज़्यादा २ मज़बूत होकर छूटना मुश्किल हो जाता है, यह ही कर्म बंधन है जिसके चक्कर में सब ही संसारी जीब पड़े हुने हैं। इस ही से जीव श्रपनी श्रसली चाल भूलकर, इन रागद्वेष क्रपी संस्कारों के श्रमुसार विल्कुल ही उलटी पुलटी चाल चल रहा है।

परन्तु किसी भी वस्तु में कोई विगाड़ बग़ैर किसी दूसरी वस्तु के मिलने के नहीं श्रा सकता है, यह पदार्थ-विद्या का अटल सिद्धान्त हैं। देह में भी रोग तब ही उत्पन्न होता है जब कोई पर पदार्थ (foreign matter, ग़ैर माहा) श्रा घुसता है। घड़ी भी ठीक चलते २ तब ही गुलत चाल चलने लगती है जबिक उसके पुज़ी में मैल आ जाता है पुज़ीं की आसानी से चलते रहने के लिये उनकी कुछ तेल श्रादि कोई चिकनाई लगानी पड़ती है, घड़ी की डिविया या वक्स के अन्दर थोड़ी बहुत हवा तो ज़रूर होती ही है, उस हवा में हल्का साजो कुछ गर्दा मिला हुवा होता है, उसके वहुत ही वारीक कण पुज़ीं की चिकनाई के कारण उन पर जम जाते हैं और उनकी चाल को विगाड़ देते हैं। इस ही प्रकार राग द्वेष के कारण आत्मा में भी किसी प्रकार का हलन चलन होने से देह के अन्दर के अति सूक्ष्म पुद्रल परमाणु जो श्रातमा में घुल मिल सकते हों, वह उसमें मिल जाते हैं, यह ही पर पदार्थ है जिसके कारण आत्मा में विगाड़ आता है। रागद्वेष ही इसमें चिकनाई का काम करते हैं। रागद्वेष रूपी चिकनाई के बिना कोई भी किसी प्रकार का मैल आतमा को नहीं लग सकता है। मैल भी कहीं से खैंच कर लाना नहीं पड़ता है, जिस प्रकार घड़ी के अन्दर की हवा में मिला

हुवा गर्दा ही पुजों को चिपट कर उसकी चाल को बिगाड़ देता है, बिल्कुल इस ही तरह शरीर के श्रन्दर जो भी श्रति सुक्ष्म पुद्रल परमाणु मौजूद होते हैं वह ही राग हेप कपी चिकनाई के कारण आतमा से चिपटकर उसकी चाल को विगाड़ देते हैं; यह ही कर्म वंधन है जो दो प्रकार का कहा जाता है। श्रातमा के श्रन्दर राग द्वेष का उत्पन्न होना तो भाव बंध कहलाता है श्रोर इस भाव बंध श्रर्थात राग द्वेव के उत्पन्न होने के कारण उसकी चिकनाई सं देह के श्रन्दर श्रात्मा के नज़दीक के जो श्रिति सूक्ष्म पुद्रल परमाणु मैल के तौर पर श्रात्मा में लग जाते हैं वे द्रव्य बंध कहलाता है! इस प्रकार त्रातमा में भेल के लग जाने श्रर्थात् बिगाड़ के श्रा जाने से श्रात्मा की चाल में खराबी श्राकर फिर रागहेष पैदा होता है और उस रागद्वेष से फिर दोबारा सूक्ष्म पुद्रल परमाणुत्रों का मैल श्रात्मा में जम जाता है, जिससे फिर रागद्वेष उत्पन्न होता हैं, इस प्रकार एक चक्कर सा चलता रहता है, भावकर्म से द्रव्य कर्म श्रीर द्रव्य कर्म से भाव कर्म पैदा होते रहते हैं, जिससे रहट की घड़ी की तरह यह चक्कर चला ही करता है।

उत्पर के इस कथन सं यह बात साफ़ खुल जाती है कि कर्म कोई ख़ास वस्तु नहीं है जो कहीं से ढूंढ़ कर लाई जाती हो या आप ही कहीं सं आती हो, किन्तु घड़ी के पुर्जों में चिपटने वाले उस मामूली गर्दें के समान जो घड़ी के अन्दर की हवा में मिला हुआ हो और घड़ी के पुर्जों सं चिपटकर घड़ी की चाल को बिगाड़ देता हो, आत्मा में भी रागद्वेष रूपी चिकनाई लग जाने से देह के अन्दर की हवा में मिले हुवे गर्दें के बहुत बारीक कण जो अति सुक्ष्म होने के कारण आत्मा में शुल मिल सकते हों, वह ही श्रास पास के मामूली परमाणु श्रात्मा सं चिपटकर उसकी चाल को बिगाड़ देते हैं श्रीर द्रव्य कर्म कहलाने लगते हैं।

संस्कार कहो वा कर्म बंधन कहो, चाहे जो नाम रक्खो, बात श्रसल यह ही है कि कषाय करने से फिर फिर कषाय पैदा होने के संस्कार पड़ते हैं। कषायों के उत्पन्न होते रहने से जीव की उन्मत्त की सी दशा हो जाती है, जिससे उसको श्रपने भले बुरे की कुछ भी तमीज़ नहीं रहती है, बुद्धि श्रष्ट होकर श्रपने को कुछ से कुछ समभने लग जाता है, श्राप ही श्रपने हाथों श्रपना श्रहित करने को उताक हो जाता है, विषय कषायों के बस होकर श्रपने को वेबस समभने लग जाता है, इस ही का नाम मोहनीय कर्म है जिसके दो भेद हैं एक दर्शन मोहनी श्रीर दूसरा चारित्र मोहनी; श्रपने को कुछ सं कुछ समभ बैठना, बुराई को भलाई श्रीर श्रहित को हित मानने लगना यह ही दर्शन मोहनीय का काम है श्रीर यह ही मिध्यात्व है! कषायों का भड़कना, विषय कषाय में फंसना, रागद्वेष करना यह चारित्र मोहनीय का काम है।

कषायों के भड़कने सं श्रात्मा की जानने की शक्ति पर भी पर्दा पड़ जाता है, वह शक्ति दो प्रकार की है, एक दर्शन श्रीर दूसरा ज्ञान, संसारी जीव श्रपनी इन्द्रियों के द्वारा जब किसी वस्तु को जानने की तरफ़ श्रपना उपयोग लगाता है तो तुरन्त ही उसको उस वस्तु का ज्ञान नहीं होता है किन्तु सब से पहले उसको यह ही मालूम होता है कि कुछ है, इस ही को दर्शन कहते हैं, फ़िर जब वह यह जानने लगता है कि उसका कुछ श्राकार है या उसका कोई रंग है या किसी प्रकार की कोई गंध है या किसी प्रकार का कोई स्वाद है, इत्यादि जब किसी भी इन्द्रिय का कोई विषय उस वस्तु में मालूम होने लगता है, तब ही सं वह जानना ज्ञान कहलाता है। दर्शन पर पर्दा पड़ना श्रर्थात उसमें ख़राबी त्राना दर्शनावरण कहलाता है और ज्ञान में किसी प्रकार की ख़राबी आना ज्ञानावरण कहा जाता है। कषाय के कारण जीव की आतम शक्तियों में, उसके बलवीर्य में भी रुकावट पड़ने लग जाती है, जिसको अन्तराय कहते हैं। इस प्रकार कषायों के उत्पन्न होने से दर्शनावरणीय, ज्ञाना-वरणीय, मोहनीय और अन्तराय यह चार कर्म आतमा के असली स्वभाव को घात करते हैं, इस ही वास्ते घातिया कहलाते हैं, कषायों के सर्वधा नाश होने पर, यह चारों ही कर्म नाश होकर अनन्तदर्शन, अनन्त ज्ञान, अनन्त सुख और अनन्त शक्ति नाम का आतम का असली स्वक्रप प्रगट हो जाता है।

कषायों के कारण श्रात्मा में मैल लग जाने से उसकी कुछ ऐसी हालत भी हो जाती है जिससे उसके श्रसली स्वभाव में तो फ़रक़ नहीं श्राता है किन्तु देह में क़ायम रहकर श्रायु पूर्ण होने तक संसार में ज़कर विचरना पड़ता है। ऐसी हालत ऐदा कराने वाले कर्म श्रधातिया श्रधीत जीव के स्वभाव को धात न करने वाले कहलाते हैं। यह श्रधातिया कर्म भी चार प्रकार के हैं, वेदनीय, गोत्र, श्रायु श्रीर नाम। इन्द्रियों के विषय का श्रमुभव कराना वेदनीय कर्म का काम है, इसके दो भेद हैं, साता श्रीर श्रसाता, साता से सुख का श्रमुभव होता है श्रीर श्रसाता से दुख का, जैसा कि गोमहसार कर्मकांड गाथा १४ में लिखा है,

श्रक्वागां श्रगुभवगां वेयगायं सहसरूवयं सादं दुक्ख सरूवमसादं तं वेदयदीदि बेदगायं॥

श्रर्थ पं० टोडरमल जी कृत—'इन्द्रियन के श्रपने विषयन का श्रनुभवन—जानना तो वेदनीय है, तहां सुख स्वरूप साता है, दुख स्वरूप श्रसाता है तिन सुख दुखन को वेदयति कहिये श्रनुभव करावे सो वेदनीय कर्म है। परन्तु यह वेदनीय कर्म मोहनीय कर्म के उदय के बल से अर्थात् रागद्वेष के होने पर ही सुख दुख का अनुभव करा सकता है; जैसा कि गोमट्टसार कर्मकांड गाथा १६ में लिखा है।

घादिव वेयगायं मोहस्स बलेगा घाददे जीवं। इदि घादीगां मज्जे मोहस्सादिम्हि पठिदन्तु॥

श्रर्थ पं० टोडरमल जी इत—वेदनीय नामाकर्म सो घातिया कर्मवत मोहनीय कर्म का भेद जो रित श्ररित तिनके उदय काल कर ही जीव को घाते, सुख दुख स्वरूप साता श्रसाता कों कारण इन्द्रियन का विषय तिनका श्रमुभव करवाय घात करे है।

कुछ समय तक किसी एक शरीर में जीव को ठहराये रखना यह आयु कर्म का काम है, किसी प्रकार का शरीर प्राप्त कराना यह नाम कर्म का काम है। ऊँच-नीच भव वा ऊँच नीच गति प्राप्त कराना यह गोत्र कर्म का काम है।

इस प्रकार इन श्राठ कमों के कार्य को जान लेने पर यह बात साफ़ हो जातो है, कि कमों का जो कुछ भी ज़ोर चलता है वह उस ही पर चलता है जिसके वे कर्म होते हैं। कर्म करने वाले जीव के सिवाय श्रन्य किसी भी जीव पर वा उसके शरीर के सिवाय श्रन्य किसी भी पुद्गल पदार्थ पर उनका कोई श्रधिकार नहीं होता है।

# निमित्त कारण

संसार में अनन्तानन्त जीव और हज़ारों लाखों ग्रह तारे नज़त्र और आग पानी हवा मिटी आदिक अनन्त पुद्गल पदार्थ भरे पड़े हैं, जो अपने अपने स्वभावानुसार अपना-अपना काम करते रहते हैं। उसी संसार में हम भी रहते हैं, हमारा और इन सब जीव और अजीव पदार्थों का संयोग इसी तरह हो जाता है जिस तरह रात को बसेरे के लिये एक पेड़ पर त्राये हुए पित्तयों का वा एक सराय में इकट्ठे हुए मुसाफ़िरों का—

पित्रियों वा मुसाफ़िरों का यह सब संयोग एक पेड़ पर आ बैठने वा एक सराय में आकर ठहरने के कारण ही होता है, कोई किसी दूसरे के कमों से खिंचा हुआ आकर इकट्ठा नहीं होता है न कोई किसी दूसरे के कमों से खिंच ही सकता है। इस ही अचानक चण भर के संयोग में हम किसी से राग कर लेते हैं और किसी से द्रेष, फिर इसी रागद्वेष के कारण उनके अनेक प्रकार के परिवर्तनों, उनके मुख और दु:खों को अपना मुख और दु:ख मान कर सुखी और दु:खों होने लग जाते हैं। इसी प्रकार जीव का अपने कुटम्बियों नगर-निवासियों और देशवासियों से संयोग और वियोग होता रहता है, ऐसा ही जीवों का यह संयोग संसार की

एक कामी पुरुप बहुत दिन पीछे रात को अपनी स्त्री से मिलता है श्रीर चाहता है कि रात लम्बी होजाय इसी कारण नगर का घन्टा वजने पर भुंभलाता है कि क्यों ऐसी जल्दी २ घन्टा बजाया जा रहा है; पिर दिन में जब अपनी प्यारी स्त्री से बिछोहा रहता है तो तड़फता है कि क्यों देर देर में घन्टा बज रहा है। इसी को किसी किये ने इस प्रकार वर्णन किया है—

#### कल शबेवस्ल \* में क्या जल्द बर्जे थी घड़ियां। स्राज क्या मरगये घड़ियाल बजाने वाले॥

इसी प्रकार कभी रात होती है कभी दिन, कभी चांदनी होती हैं कभी अंघेरी, मौसमें बदलती हैं, जाड़ा पड़ता है, गर्मी होती है, पानी बरसता है, बादल होता है, धूप निकलती है, हवा कभी उन्डी चलती है, कभी गर्म, नदियां बहती हैं, पानी का बहाव

<sup>#</sup> मिलाप को रात

श्राता है, श्रन्य भी श्रनेक प्रकार के श्रलटन-पलटन होते रहते हैं। संभार का यह सारा चक हमारे कमों के श्राधार नहीं चल रहा है, किन्तु घड़ियाल के घन्टों की तरह सब कार्य संसार की श्रनन्तानन्त वस्तुश्रों के श्रपने श्रपने स्वभाव के श्रनुसार ही हो रहा है। परन्तु हम श्रपनो इच्छा के श्रनुसार कभी रात चाहते हैं कभी दिन, कभी जाड़ा चाहते हैं कभी गर्मी, कभी बादल चाहते हैं, कभी धूप, कभी वर्षा चाहते हैं कभी स्ला। इसी प्रकार संसार के श्रन्य भी सभी कामों को श्रपनी इच्छा के श्रनुसार ही होते रहना चाहते हैं, परन्तु यह सारा संसार हमारे श्राधीन न होनेसे जब यह कार्य हमारे श्रनुसार नहीं होते हैं तो, हम दुःखी होते हैं श्रीर श्रपने भाग्य व कमों को ही दोप देने लग जाते हैं। किन्तु इसमें हमारे कमोंका क्या दाप मुल तो हमारी है जो हम सारे संसार को, जो न हमारे श्राधीन है न हमारे कमों के ही श्राधीन, श्रपने ही श्रनुकुल चलाना चाहते हैं, नहीं चलता है तो दुःखी होते हैं।

रेलमें सफ़र करते समय इधर उधरसे आ-आकर अनेक भुसाफ़िर वैयते रहते हैं, कोई उतरना है कोई चढ़ता है, यों ही तांतासा लगा रहता है—तरह तरह के पुरुपोंस संयोग हांता रहता है, किसीसे दुख मिलता हैं, किसीसे मुख। कोई बंस्मर हैं, हरदम खांसता हैं थूकता हैं, छींकता है, जिससे हमको दुख होता हैं। किसी के शरीर और कपड़ों में बू आरही हैं, जिससे हमारा नाक पटा जा रहा है; कोई सुगन्ध लगाये हुये हैं, जिससे हमारा नाक पटा जा रहा है; कोई सुनदर गाना गाता है, कोई दूसरे मुसाफ़ियों से लड़ रहा है, इन सब ही के भले बुरे कृत्यों से कुछ न बुछ दुख हुख हमको भी भोगना ही पड़ता है। कारण इसका एकमात्र यह ही है कि रेल में सफ़र करने के कारण हमारा उनका संयोग हो गया है। हमारे कर्म हमको दुख सुख देने के वास्ते उनको उनके घरों से खैंचकर नहीं ले आये हैं, हमारी ही तरह वह सब भी अपनी र

ज़रूरतों के कारण ही यहां रेल में सफ़र करने को आये हैं। हमारे कमों का तो कुछ भी ज़ोर उन पर नहीं चल सकता है और न उनके कमों का कुछ ज़ोर हमारे ऊपर ही हो सकता है।

इस ही प्रकार नरक स्वर्ग श्रादि श्रनेक गितयों से श्रा श्राकर जीव एक कुटम्व में, एक नगर में श्रीर एक देशमें इकट्ठे हो जाते हैं, वह भी सब अपने श्रपने कर्मानुसार ही श्रा-श्रा कर जन्म लेते हैं, हमारे कर्म उनको प्येंच कर नहीं ला सकते हैं। रेलके मुसाफ़िरों की तरह एक स्थान में इकट्ठा होकर रहने के संयोग से उनके द्वारा भी हमारा श्रनेक प्रकार का बिगाड़ संवार होता है जो हमें भेलना ही पड़ता है। हष्टान्त रूप मान लीजिये कि एक हमारे पड़ौसी के यहां बेटे का विवाह है। जिसके कारण रात दिन गाजा बाजा, गाना नाचना, खाना खिलाना श्रादि श्रनेक उत्सव होते रहते हैं, उनके इस शोर-गुलसे रातको हमको नींद भर सोना नहीं मिलता है, जिससे हम दुखी होते हैं; तो क्या हमारे कर्मों ने ही हमको यह थोड़ा सा दुख पहुँचाने के वास्ते पड़ौसी के यहां उसके बेटे का विवाह रचवा दिया है?

ऐसा ही दूसरा दृष्टान्त यह हो सकता है कि पड़ौसीके यहां कोई जवान मौत हो गई हें, जिससे उसकी जवान विधवा रात दिन विलाप करती है, उसके इस विलापसे हमारी नींदमें ख़लल पड़ रहा है, तो क्या हमारे कमों ने ही हमारी नींदमें ख़राबी डालनेके वास्ते जवान पड़ौसी को मार कर उसकी जवान स्त्रीको विधवा बनाया है? नहीं, ऐसा मानना तो बिलकुल ही हंसी की बात होगी। असल बात तो यह ही माननी पड़ेगी कि ब्याह वालेके यहां भी उसके अपने ही कमों से विवाद प्रारम्भ हुआ और मरने वाले के यहां भी उसके अपने ही कमोंसे मौत हुई, परन्तु पड़ौसमें रहने के संयोग से वह हमारी नींद में ख़लल डालनेके निमित्त ज़रूर हो गये।

इसको श्रौर भी ज्यादा स्पष्ट करनेके लिये दूसरा दृष्टान्त यह हो

सकता है कि कुछ वर्ष पहले यहां हिन्दुस्तान में लाखों मन चींनी जावा से आती थी और ख़ूब मंहगी बिकती थी, जिससे हर साल करोड़ों रुपया हिन्दुस्तान का जावा चला जात था, हिन्दुस्तान कंगाल और वह मालामाल होता जाता था, लेकिन अब कुछ सालसे हिंदुस्तानियों ने यहां ही चीनी बनानी शुरू कर दी है, जिसमें यहां चीनी भी सस्तो हो गई है और रुपया भी यहां का यहां ही रहने लग गया है, परन्तु जावावालोंको चीनो की विक्री बन्द होनेसे उनके सब कारख़ाने पट होगये हैं, तो क्या जावावालों के खोट कमोंने ही जावावालों को हानि पहुँचानेक वास्ते हिन्दुस्तानवालों से चीनो बनानेक कारख़ाने खुलवा दिये हैं? नहीं एसा नहीं माना जासकता है, यहां वालोंने जो कारख़ाने खोले हैं वह तो अपनेही कमोंसे वा अपने ही पुरुपार्थसे खोले हैं, जावावालों के खोट कमों से वह क्यों खोलते, हा कारख़ाने खोलकर जावावालों को नुक़सान पहुँचाने के निमित्त कारण वह ज़रूर हो गये हैं।

#### अकाल मृत्यु

निमित्त कारण जीवों को कैसा नाच नचाता है और क्या-च-क्या कर डालता है, यह बात अकाल मृत्युक कथनसं बहुत अच्छी तरह समक्ष में आसकता है। कुंद कुद स्वामा ने भाव पाहुड़ की गाथा नं० २५, २६ में अकाल-मृत्यु का कथन इस प्रकार किया है—हे जीव! मजुष्य और विर्यच पर्यायमें तृने अनेक बार अकाल मृत्यु के द्वारा महा दुख उठाया है, विष के खाने से वा विषेते जानवरों के कार्ट जानेसे, किसी असहा दुखके आपड़नेसे, अधिक खून निकल जानेसे, किसी भारी भय-से, हितयार के घातसे, महा संक्लेशक्षप परिणामों के होनेसं—अर्थात् अधिक शोक माननेसं वा अधिक कोध करने से—आहार न मिलनेसं, सांसके रुकनेसं, वरफ़में गलजानेसं, आगमें जलजानेसं, पानीमें इबजानेसं, वरफ़में गलजानेसं, आगमें जलजानेसं, पानीमें इबजानेसं, वृद्ध वा अन्य किसी

ऊंचे स्थानसं गिरपड़नेसं, शरीरमं चोट लगने सं, अन्य भी अनेक कारणसे अकाल मृत्यु होती रहती है। इसी प्रकार गोमदृसार कर्मकांड की निज्ञ गाधा ५७ में भी विष, रक्त-चय, भय, शस्त्रघात, महावेदना, सांस रुक्ता, आहार न मिलना आदि कारणोंसे बंधा आयुका छीजना अर्थान् समय सं पहले ही मरण होजाना लिखा है।

> विसवेयग्रत्तकलयन्नयसत्थग्गहग्रसंकिलेसेहि । उस्सासाहाराग्रं गिरोहदो छिज्जदे आऊ ॥५७॥

तत्त्वार्थसूत्र श्रभ्याय २ सूत्र ५३ का भाष्य करते हुए श्री श्रकलंक स्वामी ने राजवार्तिक में श्रीर विद्यानन्द स्वामो ने श्लोक वार्तिकमें मरणकाल सं पहले मृत्यु का हो जाना सिद्ध किया है श्रीर लिखा है कि श्रकाल मृत्यु के रोकने के वास्ते श्रायुर्वेद में रसायन श्रादिक बर्तना लिखा है जिससे भी श्रकाल मृत्यु सिद्ध हैं। इस ही प्रकार श्रन्य शारीरिक रोगों के दूर करने के वास्ते भी श्रीषधि श्रादिक वाद्य निमित्त कारणों का जुटाना ज़करी बताया है। भगवती श्राराधनासार गाथा =२३ का श्रर्थ करते हुथे पंडित सदासुल जी ने श्रकाल मृत्यु का वर्णन इस प्रकार किया है—

कितनेक लोग ऐसं कहे हैं, ब्रायु का स्थिति-बंध किया सो नहीं छिदे हैं, तिनकं उत्तर कहें हैं—जो ब्रायु नहीं ही छिदता तो विष भव्य तें कीन पराङ्मुख होता ब्रर उखाल (कें कराना) विष पर किस वास्ते देते, ब्रर शस्त्र का घाततें भय कीन बास्ते करते ब्रर सर्प, हस्ती, सिंह, दुष्ट मनुष्यादिकन को दूरहीतें कैसे परिहार करते; ब्रर नदी समुन्द्र कूप वापिका तथा ब्राग्न की ज्वाला में पतन तें कीन भयभीत होता। जो ब्रायु पूर्ण हुब्रा बिना मरण ही नहीं तो रोगादिक का इलाज काहेकं करते, तातें यह निश्चय जानहं—जो ब्रायु

का घात का बाह्य निमित्त मिल जाय तत्काल आयु का घात होय ही जाय, इंमें संशय नहीं है, वहुर आयु कर्म की नाई अन्य कर्म भी जो बाह्य निमित्त परिपूर्ण मिल जाय तो उदय हो ही जाय, नीम-भन्त करेगा ताक तत्काल असाता ैंचेदनीय उदय श्रांच ही है, मिश्री इत्यादिक इष्ट वस्तु भद्गण 🏽 करे ताके सातावेदनीय उदय ब्रावे ही है तथा बस्नादिक त्राड़े त्रा जायं तो चन्नु द्वारं मतिज्ञान रुक जाय, कर्ण में ु डाटा देवें तो कर्ण द्वारे मतिशान रुक जाय, ऐसे ही अन्य इन्द्रियन के छारे ज्ञान रुके ही है; नशा ऋादिक द्रव्यतें श्रुत-शान रुक जाय है, भैंस की दही लस्सन ब्रादिक द्रव्य के भक्त तें निद्रा की तीवता होय ही है, कषायण के कारण मिले कषायण की उदीर्णा हांचे ही है, पुरुष का शरीरकूं तथा स्त्री का शरीरकूं स्पर्शनादिक कर वेद की उदीर्शातें काम की वेदना प्रज्वलित होय ही है, अरित कर्मकूं इष्टिवयोग, शोक कर्मकं सुपुत्रादिक का मरण इत्यादिक कर्म की उदय उदीर्णादिककं करें ही है। तार्रे ऐसा तारार्य जानना, इस जीव के अनादि का कर्म-संतान चला आदं है, अर समय समय नवीन नवीन वन्ध होय हैं, समय समय पुरातन कर्म रस देय देय निर्जरे हैं, सो जेसा बाह्य, द्रव्य, देत्र, काल, भाव, भिल जाय तैसा उद्य में त्रा जाय, तथा उदीर्णा होय उत्कट रस देवे। अर जो कोऊ या कहै, कर्म करेगा सो होयगा, तो कर्म तो या जीव के सर्व ही पाप पुग्य सत्ता में मौजूद हैं, जैसा जैसा वाह्य निमित्त प्रवल मिलेगा, तैसा तैसा उद्य आवेगा, और जो बाह्य निमित्त कर्म के उदय को कारण नाहीं, तो दीचा लेना, शिक्ता दंना तपश्चरए करना सत्संगति करना, वाणिज्य व्यवहार करना, राज संवादि करना, खेती करना, श्रीविध संवन करना, इत्यादिक सर्व व्यवहार का लोप हो जाय, तातें ऐसी भावनाकूं परमागमते निश्चय करना जो त्रायु कर्म का

परमाणु तो साठ वर्ष पर्यंत समय समय त्रावा जोग्य निषेकिन में बांटाने प्राप्त भया होय त्रर वीच में बीस बरस की श्रवस्था ही में जो विष शस्त्रादिक का निवित्त मिल जाय तो चालीस बरस पर्यंत जो कर्म का निषेक समय समय निर्जरता सो श्रन्तमहर्त में उदीर्शा में प्राप्त होय इक्टा नाशनें प्राप्त होय, सो श्रकाल मरण है।"

भावार्थ इस कथन का यह है कि जिस प्रकार श्रंगीठी में जलते हुए कोयले भर दिये जावें तो साधारण रीति सं मन्द-मन्द तौर पर जलते हुए वे कोयले एक घंटे तक जलते रहेंगे, कीयलों के थोड़े थोड़े कए हरदम जल जल कर राख होते रहेंगे और एक घंट में सब हो जलकर खतम हो जायेंगे, परन्तु अगर तेज़ हवा चलने लगे या कोई ज़ोर सं पंखा भलने लगे, या फूंक मारने लगे या उन कोयलों पर मिट्टी का तेल डाल दे, तो वे कोयले एकदम भड़क उठेंगे श्रीर दस पांच मिनट में ही जलकर राख हो जायेंगे। इस ही प्रकार हरएक कर्म का भी वंधा हुआ समय होता है, उस बंधे हुए समय तक वह कर्म साधारण रीति सं मन्द मन्द गति सं अपना असर दिखाता हुआ हरदम कण कण नाश होता रहता है, समय पूरा होने तक वह सब खतम हो जाता है, इस ही को कभौं का उदय होना, भड़ जाना या निर्जरा होते रहना कहते हैं। परन्तु अगर किसी ज़ोरदार निमित्त कारण सं कर्म का वह हिस्सा भी जो देर में उदय होता, जल्दी उदय में आ जाय तो उसे उदीर्णा कहते हैं। दूष्टांत रूप से किसी की त्रायु साठ बरस की है लेकिन बीस बरस की ही श्रवस्था में उसकी सांप ने काट खाया या किसी ने तलवार से सिर काट दिया; जिससे वह मर गया तो यह समभना चाहिये कि उसकी बाक़ी बची हुई चालोस बरस की आयु की उदीर्णा होगई, ऐसं ही अन्य भी सभी कमों

को उदोर्णा निमित्त कारणों के मिलने से होती रहती है।

श्रकाल मृत्यु के इस कथन से यह तो ज़ाहिर ही है कि जिस जीव की श्रायु ६० वर्ष की थी, उसकी उसके श्रायु कर्म ने ही २० वर्ष की उमर में नहीं मार डाला है, ऋर्थात् उसके श्रायु कर्म ने ही ऐसा कारण नहीं मिलाया है, जिसमे वह २० वर्ष की ही त्रायु में मर गया। त्रायुकर्म का ज़ोर चलता तो वह तो उसको ६० वर्ष तक ज़िन्दा रखताः परन्तु निमित्त कारण के मुक़ाबले में श्रायुक्म की कुछ न चल सकी; तब ही तो ४० वर्ष पहले ही उसकी मृत्यु हो गई। जब त्रायु जैसे महा-प्रबल कर्म का यह हाल है तब श्रन्य कर्मी की तो मजाल ही क्या है, जो निमित्त कारणों का मुकाबला कर सक-उनको श्रपना कार्य करने से रोक सक-तब ही तो कोई ज़बरदस्त आदमी किसी को जान सं मार सकता है, लाठी जूते थप्पड़ सं भी पीट सकता है, उसका रहने का मकान भी छीन सकता है, धन सम्पत्ति भी लूट सकता है, उसकी स्त्री-पुत्र को भी उठा कर ले जा सकता है, चौरी भी कर सकता है, अन्य भी अनेक कार के उपद्रव मचा सकता है, कर्मों में यह शक्ति नहीं है कि इन उपद्रवीं की रोक दें। कमीं में यह शक्ति होती तो संसार में ऐसे उपद्रव ही क्यों होने पाते? परन्तु संसार में हो बड़ा हाहाकार मचा हुआ है, जीव ही जीव को खारहा है, सब ही जीव एक दूसरे सं भयभीत होकर अपनी जान बचाते फिर रहे हैं, चूह बिल्ली के डर सं इधर-उधर छिपते फिरते हैं, बिल्ली कुत्ते से डर कर दुबकती फिरती है, मिक्खयाँ को फंसाने के लिए मकड़ी ने त्रलग जाल फैला रक्खा है, चोर डाकू त्रलग ताक लगा रहे हैं, दूकानदार प्राहक को लूटने की धुन में हैं और प्राहक दूकानदार को हो ठगने की फ़िकर में हैं, घोखा, फ़रेब जाल-साज़ी का बाज़ार गरम हो रहा है, एक को एक हड़प करना

चाह रहा है। इसी से अपने अपने कमीं के मरोसे न रहकर सब कोई पूरी पूरी सावधानी के साथ अपने अपने जान माल की रहा का प्रवन्ध करता है, चौकी पहरा लगाता है, अड़ीसी पड़ीसी और नगर निवासियों का गुट मिलाकर हर कोई एक दूसरे की रहा करने के लिये तैयार रहता है, रहा के वास्ते ही राज्य का प्रवन्ध किया जाता है, और वड़ा भारी कर राज्य को दिया जाता है।

# कर्मों का काम निमित्त मिलाना नहीं है

उपर के सास्तीय कथन सं यह बात भी स्पष्ट हो जाती है कि बुरे वा भले किसी भी प्रकार के निमित्त मिलाने का, दुख वा सुखकी सामग्री जुटानेका काम कमें का नहीं है; तब ही तो प्रतोक मनुष्य कमें के भनोसे न वैठकर ग्रपने सुखकी सामग्री जुटानेके वास्ते रातिहन, पुरुषार्थ करता है, खेती, सिपाहीगिरी, कारीगरी, दस्तकारी, दुकानदारी, मिहनत-मज़दूरी, नौकरी-चाकरी ग्रादि सब ही प्रकारके धंधोंमें लगा रह कर ख़ून पशीना पक करता रहता है, यहां तक कि श्रपने ग्राराम को भी सुला देना पड़ता है और तबही ज्यों त्यों करके अपनी जीवन-यात्रा पूरी वरनेके योग्य होता है। जो मनुष्य पुरुषार्थ नहीं करता है, कमोंके ही भरोसे पड़ा रहता है वह नालायक सममा जाता है ग्रीर तिरस्कारकी दृष्टिसे देखा जाता है।

उपरके शास्त्रीय कथनमें साफ़ लिखा है कि कसीने नीमके कड़वे पत्ते चवाये, जिससे उसका मुंह कड़वा होगया तो उसके श्रसातावेदनीय कर्मने उदय होकर उसका जी बुरा कर दिया श्रर्थात् उसको दुखका श्रनुभव करादिया श्रीर जब उसने मिठाई खाई, जिससे उसका मुंह मीठा हो गया, तो सातावेदनीय कर्मने उदय होकर उसका जी ख़ुश कर दिया, उसको सुखका श्रनुभव करा दिया। भावार्थ—कड़वी-मीठी वस्तु का जुटाना कमों का काम नहीं है, यह काम तो मनुष्म के स्वयं अपने पुरुषार्थ का वा दूसरों के द्वारा मिलाये हुए निभित्त का हा है। कम का काम तो एकमात्र इतना ही है कि जैसा निमित्त मिले उसके श्रनुसार जीव को सुखी वा दुखी करदे।

इस एक ही संसार में अनन्ते जीवों और अनन्ते पुद्रल पदार्थों का निवास है और वे सब अपना २ काम करते रहते हैं, जिससे आएस में उनकी मुठमेड़ होती रहती है—रेल व सराय के मुसाफ़िरों की तरह संयोग-वियोग होता ही रहता है। एक का कर्म किसी दूसरे को खींच नहीं लाता है और न खींचकर ला ही सकता है।

कर्मों का काम तो जीब में एक प्रकार का विगाड़ वा रोग पैदा करते रहना ही है। रागी को जब रोग के कारण जाड़ा लगता है तो ठंडी हवा चुरी लगती है, परन्तु उसका रोग उसको दुख दंने के वास्ते ठंडी हवा नहीं चलाता है, न ठंडी हवा चलाने को रोग में सामर्थ्य ही होती है, रोग का तो सिफ़ इतना ही काम है कि ठंडो हवा लगे तो रोगा को दुख हो, फिर जब रोगी को तेज़ बुख़ार चढ़ जाता है तो ठंडी हवा अच्छो और गर्म हवा बुगे लगने लगतो है, तब भी उसके रोग में यह सामर्थ्य नहीं होता है कि उसको दुख देने के वास्ते गर्म हवा चला दे। इसी प्रकार कर्म भी जीव को सुख दुख पहुँचाने के बास्ते संसार के जीवों तथा पुद्रगल पदार्थों को खींचकर उसके पास नहीं लाते हैं, उनका तो इतना ही काम है कि उसके अन्दर ऐसा भाव पैदा करदें जिससे वह किसी चीज़ के मिलने से सुख सोगने लगे और

कफ़ के रोगी को मिठाई जॉन की बहुत ही प्रवत्त इन्हें होती है, मिठाई खाने में सुख मानता है और खटाई

से दुख। पित्त का रोगो खटाई से ख़ुश होता है श्रौर मिठाई से दुखी। परन्तु रोगो के रोग का यह काम नहीं है कि वह उसको सुखी वा दुखो करने को कहीं से मिठाई या खटाई लाकर उसे खिलादे। इसो प्रकार कर्म भी जीवों में तरह तरह को विषय श्रौर कषाय पैदा करते रहते हैं; परन्तु उनका यह काम नहीं है कि जीव में जैसी विषय या कषाय पैदा की है उसके श्रमुकूल या प्रतिकृत वस्तुयें भी इधर उधर से खोंच कर उसको लादें।

क्या बिल्ली को भूख लगने पर उसके ही शुभ कर्म चूहों को बिल में सं बाहर निकाल कर फिराने लगते हैं, जिससे बिस्री उनको श्रासानी से पकड़ कर खाले, या चूहे के खोटे कर्म ही बिल्ली को पकड़ कर लाते हैं, जिससे वह चूहों को मार डाले? यह बात ठीक है तो जब कोई मनुष्य किसी दूसरे मनुष्य को मार डालता है तो मारने वाला क्यों पकड़ा जाता है श्रीर वयों श्रपराधी ठहराया जाता है? उसको तो मरने वाले के खोटे कमीं ने ही मारने के वास्ते मजबूर किया था, तब उस बेचारे का क्या कसूर ? परन्तु ऐसा मानने से तो संसार का सब ही व्यवहार गड़बड़ में पड़ जाता है श्रीर राज्य का भी कोई प्रबन्ध नहीं रहता है। ऐसी हालत में हिंसक, शिकारी, चोर, डाकू, लुटैरा, धोकेबाज़ ज़ालिम, जार, जालसाज़, बदमाश, श्रादि कोई भी श्रपराधी नहीं ठहरता। जो ज़ुल्म किसी पर हुआ है वह सब जब उस ही के कर्मों से हुन्ना—जब ख़ूद उसी के कर्म चोर डाकू व श्रम्य किसी ज़ालिम को ज़ुल्म करने के वास्ते खींचकर लाते हैं, तब ज़ुल्म करने वाले का क्या कसूर ? वह क्यों पकड़ा जावे श्रीर क्यों सज़ा पावे ?

इसी प्रकार यह बात किसी तरह भी नहीं मानी जा सकती है कि भला बुरा जो कुछ भी होता है वह सब श्रपने

ही कमीं से होता है, अपने ही कर्म सब प्रकार के निमित्त कारणों को जुटाते हैं। ऐसा हरगिज़ नहीं है और न ऐसा माना ही जा सकता है, कर्म जिसके किये हुवे हों उनका श्रसर उस ही पर हो सकता है, न कि दूसरों पर, कर्म करने वाले पर उसके कर्म चाहे जो ज़ोर चलार्व, चाह हिजस तरह नचार्वे पर दूसरों पर तो वह कुछ ज़ोर नहीं कर सकते हैं, दूसरों से तो उलटा सीधा वह कुछ कार्य नहीं करा सकते हैं, कोई पैदा होता है तो श्रपने कमों सं, मरता है तो त्रपने कर्मों से, दूसरों के शुभकर्म न किसी को खींच लाकर उसके यहां पैदा करा सकते हैं श्रीर न दूसरों के श्रशुभ कर्म किसी को मारकर उससे उसका वियोग ही करा सकते हैं। संयोग-वियोग तो सराय के मुसाफिरों के भेल के समान पक ही संसार में रहने के कारण श्राप सं श्राप ही होता रहता श्रीर यह ही संयोग वियोग श्रव्छा बुरा निमित्त बन जाता है। अच्छे अच्छे निमिन्तों के भिलगे से जीव का उद्धार हो जाता है, जैसे कि सद्गुरुश्रों के उपदेश सं व सन्शान्शों के पढ़ने से जांव का अनादि कालीन मिथ्यात्व छुटकर सम्यक् श्रद्धान की प्राप्ति हो जाती है; बीतराग भगवान का वीतराग मुद्रा को देखकर, बीतराग भगवान के गुणों की याद करने सं, गुणगानरूप स्तुति करने सं श्रीर वातरागता का उपदेश सुनने सं सम्यक् चारित्र धारण करने का उत्साह पैदा होता है, जिससं सत्पथ पर लगकर जांत्र श्रपना कल्याण-कर लेता है-सदा के लिये दुखों सं छूट जाता है। खोटे निमित्तों के मिलने से जीव विषय-कषायों में फंसकर अपना सत्यानाश कर लेता है, कर्मों की कड़ी ज़ंजीरों में बन्धकर नरक श्रीर तिर्यञ्चगति के दुख उठाता है।

# अच्छे निमित्तों को मिलाना और खोटे निमित्तों से बचना ही पुरुषाथ है

अनादि कालसे ही विषय—कषायों में फंसा हुआ यह जीव विषय-अपापों का अभ्यासी हो रहा है, इसही कारण विषय-कपायों को मड़काने वाल निमित्तीका असर उसपर बहुत जल्द होता है, विषय—कषाय की वातोंके ग्रहण करने के लिये वह हर वक्त तैय्यार रहता है। इसके विपरांत विषय-कपायोंको रोकने, दवाने, कावूमें रखने अथवा सर्वथा छोड़ रेने की बात उसका विलकुल ही अनोग्वी मालूम होती है और इसीसे यह बहुत ही किठनताके साथ हृदयमें वैठती है। ऐसी हालतमें बड़ी सावधानी के साथ खोटे निमित्तींस बचते रहनेकी, उनको अपने पास तक भी न आने देनेकी और पूरी कोशिशके साथ उत्तम उत्तम निमित्तोंको मिलाते रहनेकी बहुत ही ज्यादा ज़रूरत है। खोटे निमित्त जीवके उससे भी अधिक शत्रु हैं; जितने कि उसके खोटे कर्म क्योंके ये खोटे निमित्त ही तो सोती कषायोंको जगा कर जीवसे महा खोटे कर्म कराते हैं और उसका सत्यानाश कर डालतें हैं। इस ही कारण शास्त्रोंमें महापुनियों तकको भी खोटे निमित्तोंसे बचते रहनेकी भारी ताकदि की गई है, जिसके कुछ नमूने इस प्रकार हैं।

## भगवती आराधनासार के नमूने--

गाथा १८९—एकान्तमें माता, पुत्री, बहनको देखकर भी काम भड़क उठता है। गाथा १२०९—जैसे कोई समुद्रमें घुसे और भीगे नहीं तो बड़ा श्राश्चर्य है, ऐसे ही यदि कोई विषयों के स्थानमें रहे और लिप्त न हो तो श्राश्चर्य ही है। गाथा ३३५—हे मुनि! श्राप्त समान और विष समान जो श्रार्थिकाओं का संग है उसको त्याग। गाथा ३३८—यदि श्रपनी बुद्धि स्थिर भी हो, तो भी श्रार्थिकाकी संगति से इस प्रकार चित्त पिघल जाता है जैसे श्रिमसे घी। गाथा १०८९— जैसे किसी को शराब पीता देखकर वा शराब की बातें सुनकर शराबी को शराब पीने की भड़क उत्पन्न हो जाती है, उसही प्रकार मोही पुरुष विषयोंको देखकर वा उनकी बात मुनकर विषयों की अभिलाषा करने लगजाता है।

# मूलाचार के नमूने

गाथा ९५४—संगतिसे ही सम्यक्त आदि को शुद्धि बढ़ती है और संगतिसे हो नष्ट होती है, जैसे कि कमलको संगतिसे पानी सुगंधित हो जाता है, और अभिकी संगतिसे गरम। गाथा ९९०—काठ की बनी हुई स्त्रीसे भी डरना चाहिये, क्योंकि निमित्त कारण के मिलने से चित्त चलायमान होता है।

निमित्त कारण के मिलने से कर्म किस तरह भड़क उठते हैं इसका उल्लेख गोम्मदृसार में संज्ञाओं के वर्णन में इस प्रकार मिलता है।

गाथा १३३—जिसके निमित्त से भारी दु;ख प्राप्त हो ऐसी बांच्छा को संज्ञा कहते हैं। खाहार, भव, मैथुन खौर परिग्रह यह चार संज्ञायें हैं।

गाथा १३४—श्राहार के देखने वा याद करने से पेट भरा हुआ न होने पर श्रसातावेदनीय कर्म की उदय उदीरणा होकर श्राहार की इच्छा पैदा होती है।

गाथा १३५—किसी भयंकर पदार्थ के देखने या याद करने से शक्ति के कम होने पर भयकमं की उदय उदीरणा होकर भय उत्पन्न होता है।

गाथा १३६ स्वादिष्ट, गरिष्ट, रसयुक्त, भोजन करने से, कुर्शाल सेवन करने वा याद करने से वेद कर्मकी उदय उदीर्णा होकर काम— भोगकी इच्छा होती है।

गाथा ९३७-पदार्थोंके देखने वा याद करनेसे लोभ कर्मकी उदय-उदीरणा होकर परिग्रहकी इच्छा होती है।

# निमित्त मिलने पर ही कर्म फल देते हैं

गोमहसार के इस कथन का सार यही है कि निमित्त कारणों के मिलने से कर्म उदय में आ जाते हैं, कषाय भड़काने का अपना कार्य करने लग जाते हैं। इस बात को अच्छी तरह समक्षा देने के लिये हम फिर जलते हुए कोयलों सं भरी हुई अंगोठी का दृष्टान्त देते हैं, जिस तरह अंगीठी में भरे हुए कोयले जब तक अच्छी तरह आग नहीं पकड़ लेते हैं तब तक वह अंगोठी पर रखी हुई चोज़ को पकाना शुक्र नहीं करते हैं, उसी तरह नवीन कर्म भो जब तक पुराने कर्मों से घुलमिल नहीं जाते हैं तबतक वे भी फल देना शुक्र नहीं करते हैं, घुलने मिलने में जो समय लगता है उसको आबाधा काल कहते हैं। इसके बाद चण दाण में जिस तरह कोयलों का कुछ कुछ भाग जल-जल कर राख होता रहता है उसी तरह कर्मों का भी एक-एक भाग चण चण में भड़ता रहता है, इसही को कर्मों की निर्जरा होते रहना कहते हैं।

श्रंगीठी पर कोई चीज़ पकाने को रखी हो, या न रखी हो तो भी श्रंगीठी के कोयलों का थोड़ा थोड़ा हिस्सा जल जलखर राख ज़कर होता रहेगा। इस ही प्रकार कमों को भी श्रपना भला बुरा फल देने के वास्ते कोई निमित्त मिले या न मिले तो भी चल चला में उनका एक एक हिस्सा ज़कर भड़ता रहेगा। फल देन योग्य कोई निमित्त नहीं मिलेगा तो बिना फल दिये ही श्रर्थात् बिना उदय में श्राये ही उस हिस्से की निर्जरा होती रहेगी। जिस कमें की जो स्थित बंधी होगी श्रर्थात् जितन काल तक किसी कमें के कायम रहने की मर्यादा होगी उतन काल तक बराबर उस कमें के एक एक हिस्से की निर्जरा चल चल में ज़कर होती रहेगी। परनतु जिस प्रकार श्रंगीठी में मिट्टी का तेल पड़ जाने से वा तेज़ हवा के लगने से श्रंगीठी के कोयले एकदम ही भवक उठते हैं, जिससे कोयलों का बहुत सा हिस्सा एकदम जलकर राख हो जाता है, उसी प्रकार किसी भारी निमित्त कारण के मिलने पर कमों का भी बहुत बड़ा हिस्सा एकदम मड़क उठता है, कमों का जो हिस्सा बहुत देर में उदय में श्राना था, वह भी उसी दम उदय में श्रा जाता है। इस ही को उदीरणा कहते हैं।

कर्भों का कोई हिस्सा बिना फल दिए भी कैसे भड़ता रहता है, इसको समभन के लिये यह जानना चाहिए कि, साता और असाता अर्थात् सुख देने वाला और दुख देने वाला ये दोना कर्म एक साथ फल नहीं दे सकते हैं। जिस समय साता का उदय होगा उस समय ग्रसाता कर्म वेकार रहेगा श्रीर जिस समय श्रसाता का उद्य होगा उस समय साता कर्म बेकार रहेगा। परन्तु कर्मी का एक एक हिस्सा तो च्रण च्रण में ज़कर ही भड़ता रहता है, इस कारण सुख का निमित्त मिलने पर जिस समय साता कर्म फल दे रहा होगा उस समय असाता कर्म विना पल दिये ही सहना रहेगा श्रीर जब दुख का निमित्त कारण भिलने पर श्रसाता कर्म फल देरहा होगा उस समय साता कर्म विना फल दिए ही भडता रहेगा। दोनों कर्म जब एक साथ काम नहीं कर सकते हैं तब एक कर्म को तो ज़रूर ही वेकार रहकर भड़ना पड़ेगा। इस हो तरह रित श्रोर अरित श्रर्थात् प्यार श्रीर तिरस्कार हास्य श्रीर शोक श्रर्थात् ख़ुशी श्रीर रंज दोनी एक साथ फल नहीं दे सकते हैं—एक समय में एक ही कर्म फल देगा और दूसरे को बिना फल दिये ही भड़ना पड़ेगा। निद्रा कर्म को इखिये कायदे के बमुजिब उसका भी एक एक हिस्सा दाण दाण में भड़ता रहता है, परन्तु जब तक

हम सोते हैं तब तक तो वेशक निद्रा कर्म अपना फल देकर ही भड़ता है, लेकिन जितने समय तक हम जागते हैं, उतने समय तक तो निद्रा कर्म को वेकार ही भड़ता रहना पड़ता है। इस ही प्रकार अन्य भी अनेक दृष्टांत दिए जा सकते हैं, जिनसे यह स्पष्ट हो जाता है कि जिस समय कर्म को अपना फल देने का निमित्त मिलता है वह कर्म तो उस समय फल देकर ही खिरता है वाक़ी जिन कर्मों को निमित्त नहीं मिलता है वे सब बिना फल दिये ही खिरते रहते हैं।

भगवती श्राराधनासार को संस्कृत टीका में श्रपराजितसूरि ने गाथा १७५४ के नीचे स्पष्ट शब्दों में लिखा है कि 'कर्म उपादान हैं जिनको श्रपना फल देने के वास्ते द्रव्य सेत्र श्रादि निमित्त कारणों की श्रावश्यकता होती है। जिस प्रकार स्रामका बीज मिट्टी पानी स्रौर हवा स्रादि का निमित्त पाकर ही बृद्ध बनता है श्रौर फल देता है, बिना निमित्त मिले हमारे वक्स में रक्ला हुआ वैसे ही बोदा होकर निकम्मा हो जाता है। इस ही प्रकार कर्म भी बिना निमित्त मिले कुछ भी फल नहीं दे सकते हैं, यूंही न्यर्थ ही भड़ जाते हैं। इस ही प्रकार गाथा १२२६ में नीचे लिखा है कि जब द्रव्य देत्र, काल आदि मिलते हैं तब ही कर्म अपना फल श्रात्मा को देते हैं।' ऐसा ही गाथा १७४० के नीचे लिखा है। ऐसा ही मूलाराधना टीका में गाथा १७११ के नीचे लिखा है कि द्रव्य दोत्र श्रादि के श्राश्रय सं कर्म का योग्यकाल में श्रातमा की फल मिलना कर्म वा उदय होना कहलाता है।

वास्तव में निमित्त कारण ही बलवान है, इसी से महामुनि गृहस्थाश्रम को छोड़ श्राबादी से दूर जंगल में चले जाते हैं। गृहस्थियों की श्राबादी में स्त्री पुरुषों के समूह में रागद्वेष श्रीर विषय कषाय को ही बाज़ार गरम

रहता है, हर तरफ़ उन्ही का खेल देखने में श्राता है श्रीर उन्हीं की चर्चा रहती है। ऐसे लोगों के बीच में रह कर परिणामों का शुद्ध रहना—िकंचित मात्र भी विचलित न होना—एक प्रकार श्रसम्भव ही है, इसी कारण श्रात्म-कल्याण के इच्छुक महामुनि विषय कषाय उत्पन्न करने वाले निमित्त कारणों से बचने के वास्ते श्राबादी व दूर चले जाते हैं। उनके चले जाने पर श्रावादी उजड़ नहीं जाता, किन्तु वैसी ही बनी रहती हैं जैसा कि पहले थी। इससे साफ़ सिद्ध है कि यह श्राबादी उनके कमों को बनाई हुई नहीं थी, किन्तु उनके वास्ते निमित्त कारण ज़कर थी, तब हा वे उसको छोड़ सके। उनके कमों को बनाई हुई होती तो उनके साथ जाती; क्योंकि जिन कमों ने उनके वास्ते श्राबादी का सामान बनाया हो, वे कमें तो श्रभी उनके नाश नहीं हुए हैं, ज्यों के त्यों मौजूद हैं।

इस ही प्रकार बस्ती छोड़ कर जिस बन में जाकर वे रहते हैं, वहां भी शेर, भेड़िया श्रादिक पशु श्रौर डांस मच्छर श्रादि कीड़े-मकौड़े सब पहले सं ही बास करते हैं श्रौर इन मुनियों के दूसरे बन में चले जान पर भी उसी तरह बास करते रहेंगे। बन स श्राये हुये इन मुनियों को परिषह दने के वास्ते उनके कमों ने इनको पैदा नहीं कर दिया है। हां! मुनियों के यहां श्राने पर उनको परिषह पहुँचान के निमित्त कारण वे ज़कर बन गये हैं। दिन को कड़ी धूप का पड़ना, रात को उंडी हवा का चलना, बारिश का बरसना, बरफ़ का पड़ना श्रादि भी जो कुछ श्रव हो रहा है वही इन मुनियों के श्राने से पहले भी होता था श्रीर जब ये मुनि दूसरे बन को चले जायेंगे तब भी होता रहेगा। इससे स्पष्ट सिद्ध हैं परिषह का यह सब सामान भी, मुनियों के कमों ने नहीं बनाया है किन्तु उनके यहां श्राने पर उनके

वास्ते निमित्त कारण ज़रूर होगया है। जो सच्चे मुनि होते हैं वे इन सब परिषहों को समभाव के साथ सहन करते हैं कि चित् मात्र भी उस्त अपने मन में नहीं लाते हैं, न अपने ध्यान से ही विचलित होते हैं। यदि पापी मनुष्य भी उनको दुख देते हैं, अपमान करते हैं वा अन्य प्रकार पीड़ा पहुँचाते हैं तो भी वे कूछ ख़याल नहीं करते हैं, कोध और मान आदि कमों को कि चिंतमात्र भी उभरने नहीं देते हैं, अपने महान पुरुषार्थ से उनको दबाये ही रखते हैं, दबाये ही नहीं, किन्तु सभी प्रकार की कषायों को, सारे ही राग-हेष को अथवा सारे ही मोहनीय कर्म को जड़-मूल से नाश करने के ही यत्न में लगे रहते हैं। इस ही कारण वे धम्य हैं और पूजने योग्य हैं।

खोटे निमित्तों से वचे रहने के वास्ते मुनि विषय कषायों से भरी हुई बस्ती को छोड़कर जंगल में हो नहीं चले जाते हैं बिल्क मुनियों के संघ में रहते हैं, जहां ज्ञान वैराग्य के सिवाय अन्य कोई बात हो नहीं होता है। जहां अवार्य महाराज उनकी पूरी निगरानी रख कर उन्हें विचलित होने सं बचाते रहते हैं।

## गृहस्थियों का महान पुरुषार्थ

परन्तु गृहस्थियों का मामला बड़ा टेढ़ा है, उनका काम विषय-कषायों से एकदम गुंह मोड़ना नहीं, उनको बिलकुल ही दबा देना वा छोड़ बैटना नहीं, किन्तु उनको अपने आधीन चलाने का ही होता है। उनका यह काम काले नाग खिलाने के समान है, इसी से बहुत ही कटिन और बहुत ही नाज़ुक है। मुनि तो विषय कषायों को ज़हरीले सांप मान कर उनसे दूर भागते हैं, दूर भागकर उनको पास तक भी नहीं आने देते हैं, परन्तु गृहस्थी स्वयं विषय कपायों को पालते हैं, अर्थात् विषय भोग भी करते हैं और क्रोध-मान-माया-लाभ आदि सभी प्रकार की कषायें भी करते हैं। सच पूछिये तो यह कषाय ही तो गृहस्था के हथियार होते हैं। जिनके सहारे वे अपना गृहस्थ चलाते हैं, श्रपने गृहस्थ के योग्य सब प्रकार की सामग्री जुटाते हैं श्रौर जुटी हुई सामग्री की रचा करते हैं। परन्तु ये विषय कषाय काले नाग के समान अत्यन्त ज़हरोली और कहरिसिंह की तरह महा भयानक तथा खुन की प्यासी होती हैं, जिनको वश में रखना और अपने अनुसार चलाना कोई आसान बात नहीं है। इसके लिये बड़ी होशियारी, बड़ी मारी हिम्मत, बड़ा दिलगुर्दा और बड़ी सावधानी की ज़रूरत है। इस ही कारण ये काम वे ही कर सकते हैं जो महान् साहसी और पूर्ण पुरुपार्थी होते हैं। ज़रा चृके और मारे गये, ज़रा भी किसी ने असाव-धानी की और ज़हरीले सांपों ने उसको आ दबाचा; फिर भी विषय-कपायों का ज़हर चढ़कर वह ऐसा बेहाश वा उन्मत्त हो जाता है कि अपने भले बुरे की कुछ भी सुधि नहीं रहती, फिर तो विषय कपायों में फंसकर वह श्राप ही श्रपनी ऐसी दुर्गति बना लेता है, होली का भड़वा बनकर अपने ही हाथों ऐसा ज़लील और ख़्वार होता है, ऐसे २ महान् दुख भौगकर मस्ता है कि जिनका वर्णन नहीं किया जा सकता है और मनकर भी सीधा नरक में ही जाकर दम लेता है। इस कारण इस लेख में पुरुषार्थ पर इतना ज़ोर दिया गया है कि जिसके भरोसे यहस्थी लोग कमों को निर्बल मानकर उनके उदय मे पैदा हुई विषय कपायों की भड़क को क़ाबू कर अपने अनुकृत चलाने का साहस कर सकें, गृहस्थ-जीवन को उत्तमता से चलाकर अग्गे को भी ग्रुभगति पार्वे— कमों के उदय से डरकर, हाथ पैर फुलाकर अपने हिम्मत, साहस श्रीर पुरुपार्थ को न छोड़ बैठें, डरे सो मरे यही बात हर वक्त ध्यान में रक्खें।

त्रगर किसी मुसाफ़िर को किसी बहुत ही इंगई घोड़े पर सवार होकर सफ़र करना पड़ जाय और उसके मन में यह बैठ जाथ कि इस घोड़े पर मेरा कोई वश नहीं चल सकता है, ऐसा विचार कर वह घोड़े की बाग हीली छोड़ दे, तो आप ही समक सकते हैं कि फिर उस मुसाफ़िर की ख़ैर कहां ? वह वे-लगाम घोड़ा तो उल्टा सीधा भागकर मुसाफ़िर की हड्डी पसली तोड़कर ही दम लेगा। यही हाल गृहस्थी का है, जिसको महा उद्धत विषय-कषायों को भोगते हुए भी अपना गृहस्थ-जीवन न्यतीत करना होता है। वह भी अगर यह मानले कि जो कुछ होगा वह मेरे कमों का ही किया होगा, मेरे किये कुछ न हो सकेगा और ऐसा विचारकर वह अपने विपय-कषायों की बागडोर को बिल्कुल ही ढीली छोड़कर उनको उनके अनुसार ही चलने दे तो उसके तबाह होने में क्या किसी प्रकार का शक या शुबाह हो सकता है ? गृहस्थी तो कुशल से तब ही रह सकती है जब अपने पुरुपार्थ पर पूरा भरोसा करके विषय कपायों की बागडोर को सावधानी के माथ थामकर उनको अपने अनुकृत ही चलाता रहे। यही उसका सद्गृहस्थीपन है, नहीं तो वह नीचातिनीच मनुष्य ही नहीं, किन्तु भयंकर राच्स तथा हिंसक पशु बनकर अथवा विष्टा के कीड़े के समान गन्दगी में ही पड़ा रहकर अपना जन्म पूरा करेगा और मरकर नरक ही जायेगा। कमों को बलवान मानकर उनके आधीन हो जाने का यही तो एकमात्र कुफल है।

श्रमल में पुरुषार्थ से ही मनुष्य का जीवन है श्रौर इसी से उसका मनुष्यत्व है। यहस्थों का मुख्यकार्य कमों से उत्पन्न हुए महा उद्धत विषय-कपायों को पुरुषार्थ के बल से अपने रूप चलाने का ही तो है, और इस कार्य के लिए उसमें सामर्थ्य भी है। अपनी सामर्थ्य के बल पर वह तो इससे भी श्रिधिक ऐसा ऐसा श्रद्धत श्रौर चमत्कारी पुरुपार्थ कर दिखा रहा है कि स्वर्गों के देवों की बुद्धि भी जिसको देखकर श्रचम्भा करने लग जाती है। देखों यह पाँच फिट का छोटा सा मनुष्य ही तो श्राग, पानी, हवा, बिजली श्रादि सृष्टि के नयंकर पदार्थों को वश करके उनसे श्रपनी इच्छानुसार सर्वप्रकार की सेवायें लेने लग गया है, श्राग, पानी से भाप बनाकर उससे श्राटा पिसवाता है, लकड़ी चिरवाता है, पत्थर फुड़वाता है, हज़ारों मनुष्य श्रौर लाखों मन बोभ लादकर रेलगाड़ी खिचवाता है—खिचवाता ही नहीं, हवा के समान तेज़ी से भगाता है। क्या कोई भयंकर से भयंकर राह्म ऐसा

## वीर सेवा मन्दिर पुस्तकालय

है कि जो पुरुषार्थ करते हैं वे मालिक बनते हैं और जो पुरुषार हांकर अपने कमों के ही भरोसे बैठे रहते है वे गुलाम बन जाते हैं पशुश्रों के समान समके जाते हैं।

एक बात और भी कह देने की है और वह यह कि मनुष्यों को बस्तो में चोर, डाक, ज़ालिम, हत्यारे, राद्दस लोभी, मानी विषयी सब ही प्रकार के मनुष्य होते हैं, मांस शराब व्यभिचार आदिक सभी प्रकार के कुव्यसनों की दुकानें लगी रहती हैं, और चारों तरफ़ विषय कपायों में फंसने के ही प्रलोभन नज़र आते हैं। मुनि महाराज तो एसे भयंकर संयोग में अपने परिणामों को संभाले रखना अपनी सामर्थ्य से वाहर समभ वस्ती को छोड़ बन को चले जाते हैं, परन्तु सद्ग्रहस्थ वेचारा कहा चला जाय? उसको तो इन सब प्रकार के दुष्ट मनुष्यों और खोटे प्रलोभनों में ही रहना होता है। इन ही के बीच में वह इस प्रकार रहता है जैसे पानों में कमल। इस कारण सद्ग्रहस्थ का पुरुषार्थ मुनियों के पुरुपार्थ से भी कहीं अधिक प्रशंसनीय श्रीर बलवान है, जिससे पुरुषार्थ की महान् सामर्थ्य का पूरा पूरा अन्दाज़ा हो जात: है। धन्य है वे सद्ग्रहस्य जो इस पुरुपार्थ का सहारा लेकर कभी का भी मुकावला करते हैं और निमित्त कारणी का भी अपने ऊपर क़ाबू नहीं चलने देते हैं, कायर और अकर्मएय वनकर इस प्रकार नहीं लुड़कते फिरते हैं, जैसे पत्थर वा लकड़ी के दुक है नदी के भारी यहाव में बहते और लुढ़कते फिरा करते हैं।

हमारी भी यही भावना है कि हम लकड़ी पत्थर की तरह निर्जीव न बनकर पुरुपार्थी वनें और अपने मनुष्य जीवन को सार्थक कर दिखावें।

"बहुत रुलो संसार में, वश प्रमाद के हं। प्रमाद के हैं। प्रमाद के हैं।







# भजन-पीयूष

प्रथम पुष्प



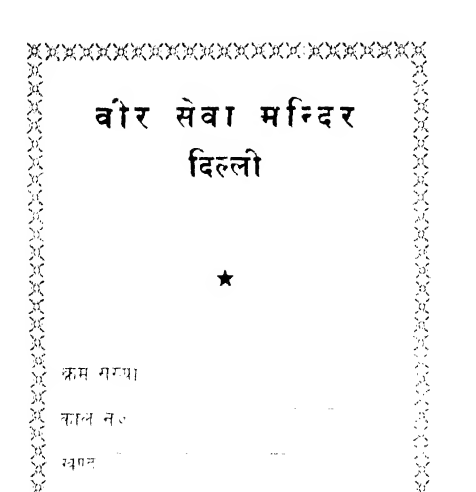
#### रचियता व प्रकाशकः--कपूरचन्द वरेया बी० ए०

びる水が含水が合い、いいの、中含水が含水が含水

प्रथम संस्करण १०००

為死沙家人分為死沙家人沙家在沙家人了沙家在沙家外沙家

विक्रमी संवत् २००६

**मृ**ल्य ४ द्याने 

पि' यह मेरी दृसरी श्रत्यन्त हर्ष का इसको मैं श्रद्यन्त कोई ऐसा सुयोग त चातुर्मास जब का निश्चय कर हैं।

है जिसमें अन्त

का एक पद श्रीयुत लाला रतन लाल जी मादोपुरिया रईस देहली की धर्म पत्नी का है। इन भजनों को मैंने विद्यार्थी जीवन में समय समय पर निर्माण किया है। सच पूछा जाय तो मैं यह रचना अपनी विद्यार्थी जीवन की स्मृति को मुरचित रखने के लिए ही प्रकाशित करवा रहा हूं। एक विद्यार्थी से भूलों का हो जाना स्वाभाविक है। अतः पाठकों से चमा याचना है। इस रचना से समाज का किञ्चित भी लाभ हुआ तो मैं अपने परिश्रम को सफल समभू गा।

> एक विद्यार्थी कपूरचन्द वरैया वी. ए.

## **अ नमः** सिद्धेभ्यः

दोहा—घाति कर्म रिपु नाश करि पायो केवल ज्ञान। नमूँ सकल परमात्मा शिव पुर वास करान॥

## भजन नं० १

देव तो जिनेन्द्र देव अवर नाँहि कोई।
अप्टादश दोप विगत सकल निकल दोई।
वीतराग ज्ञान-धन, लोक शिपर चूड़ामन।
तारन-तरन हरन पीर कहें बोई।
तन नगन बन बसन, मगन स्वरूपाचरन।
मदन दहन चाह चह न वहें गुरू होई।
कही जहां दया करन, वचन सबन सुख करन।
निखिल भरम दूर करन सही धरम सोई।
तीन रतन जग में सार, शिवस्वरूप सुक्खकार।
नमें 'कपूर' वार बार, तारो अब मोई।

धनि-धनि समुद त्रिजय नंदन को ,

वने वर त्रिभुवन मन मोहन को । श्याम वरन तन राजिव-लोचन .

भाल तिलक सुरभित चन्दन को। अतुल रूप लिख लाजै रिव शिशि,

धाए सुर नर छवि निरषन को। छप्पन कोटि जदों संग लीने,

हरि-हलधर त्रादिक बहु जन को। कंचन रथ आरूढ़ भए प्रभु,

चले राजुलजी के व्याहन को। पथ में चले जात सहसा इक,

करूग पुकार गई श्रवणन को। ठहर सार्थी बढ़ न नेकु श्रब,

निरिष्य लेन दें इन पशुत्रम को। उर से करूणां-श्रोत बह्यो तब,

खिरक खुलाय दियो जीवन को। रथ तोरण से मोड़ लियो भट,

विरति जगत से होगई मन को । छोड़ि बिलखती सती राजमति, मातु-पितन श्ररू नर नारिन को। जाय चढ़े गिरनार शिषर पर, वरन हेतु इक मुक्ति-रमन को। घातिया घाति उपायो केवल, लोकऽलोक के अवलोकन को। दिव्य निरत्तर धुनि प्रगटी जहाँ, भवद्धि पार करन भविजन को । निज तिथि त्रलप जानि ध्यानासन, हुए अघाति करम नाशन को । अजर अमर अन्य अनंत है वै, 'कपूर'नमत तिन पद युगलन को ।

नम्ँ नम्ँ पार्श्वनाथ जिन चंद ।। टेक ।।
नगर बनारिस बामा जननी अश्वसेन नृप नंद ।
नाग जुगल पल माँहि उबारे ऐसे आनंद कंद ।
शिव श्री रञ्जन, पंचानन सम कमठ जुमान गयंद ।
द्वी कर जोर 'कपूर' बीनवै मैटो भव दुख द्वन्द ।

## भजन नं० ४

श्री महावीर की वीतराग छवि समवसरन सोहै। कंचन वरन सप्त त्वंग तन सुर गण मन मोहै। माता त्रिशला सिद्धारथ पितु कुन्डलपुर जन्म्यो है। सहस अठोत्तर कलशन सौं पांडकवन न्हवन हुओ है। श्राय बहत्तर पाय तीस लौं जती विरत पालो है। श्रेष वियालीस वरप जान तप करन हियो उमगो है। प्रथमऽहार पुर कुल कुल नृप निरन्तराय दियो है। द्वादश वरप हरप सौ दुद्धर तपश्चरण आचरो है। ग्राम जृम्भिका ऋजुकूला सर तट ध्यानारूढो है। केवल ज्ञान उपाय तत्वण द्वादश सदस लहो है।

छासिठ वासर पिरी न वाणी शक्रावधि जानो है।
गौतम वित्र समीप जाय इक श्लोक अर्थ पूछो है।
जान्यो अर्थ नहीं जबही प्रभू निकट स्वयं आयो है।
गल्यो मान दर्शन सौं तबही मन मयूर नाचो है।
सन्त-भंगी वाणी प्रकटी भविजन मन आनंदो है।
धनिधनि सन्मति वर्धमान अतिवीर वीर तो है।
पावापुर बन पडगासन शिव कामिन तिक जो है।
कर्प्र कहै त्रैलोक्यनाथ अव तुम सम अरू को है।

#### भजन नं० ५

जिनवाणी बंदों मन बच
काय सम्हारिक ।।देक।।
तीर्थंकर मुख से प्रकट,
भिवजन मन सुखदाय।
गणधर गूँथे द्वादशांग में,
लोकालोक लखाय।।१।।
सप्त तत्व षद् द्रव्य जिहँ,

नय निकेष प्रमाण।

स्यात् श्रस्ति नास्ति श्रवक्षव,

सप्त भंग जुत जान।।२।।

मोह महा-तम पुञ्ज कूँ,

ज्ञान-भान श्रवदात।

श्रवलोकत ही मंगल उपजै,

संचित दुरित नसात।।३।।

शिव मग सुगम सोपान है,

पुनिगण सेव करंत।

जारम्बे करपूर धृति करँ,

तुरत होय भव श्रन्त।।४।।

## भजन नं० ६

भव तारण-तरण कृपानिधान,

महाबीर तिहारी जय होवे।

सिद्धारथ नृप राजदुलारे,

त्रिशलावति के प्राण पियारे।

भक्त जनन के रखनारे,

महावीर तिहारी जय होवे ॥१॥ त्रार्यावर्त अवतार लिया है,

मिथ्या तम का नाश किया है। सम्यक् ज्ञान प्रकाश किया,

महावीर तिहारी जय होवे ॥२॥ हिंसा खप्पर लेकर त्राई,

त्राहि त्राहि रव नभ में छाई। धर्म ध्वजा फिर फहरादी,

महावीर तिहारी जय होते ॥३॥ काल बली ने आके पकड़ा,

माया ने लूटा पाप ने जकड़ा। सेवक का उद्घार करो, महावीर तिहारी जय होत्रे ॥४॥

भजन नं० ७

गात्रो भाई प्रभु गुरा नित प्रति गाव ॥टेक॥ वीतराग विज्ञान सुधा चष,

विषय कवायः हटाव ॥१॥

शास्त्र श्रवण साधर्मी संगत,

चव त्राराधन ध्याव ॥२॥ दान सुपात्रनि द्रव्य भावविधि.

पूज रची धरि चाव ॥३॥ कपूर सुफल होय नर भव जासे,

मत चूकै यह दाव ॥४॥

#### भजन नं० =

तेरो आतमराम क्र ध्याय विना,

युँ ही जीवन निष्फल जाय।

युँ ही जीवन निष्फल जाय,

दुवारा फिर नहीं मिलि है आय।।2कः।

बड़े भाग्य से मिली तोहि,

यह दुद्धर नर की काय।

चिन्तामणि को पाय सयाने,

तैं खोवत काग उड़ाय।।१॥

नदी नाव संयोग मिल्यो.

यह बहुमत विलंब लगाय। कुरंग नाभि कस्तूरि बसत,

त्यों परमातम घट माय ॥२॥ सकल जगत स्वारथ को चाहत,

स्वारथ तोहि न भाय। स्वारथ सम्रुक्ति निरुग्वि निज गुरग,

पर द्रव्य स्ँनेह हटाय ॥३॥ आप आप को शर्गा आप ही,

कोई कहीं न सहाय। चेत चेत चेतन चितार चित,

चिदानन्द चिद्राय ॥४॥ राग दोष तज प्रभु नाम भज,

शुद्ध त्रियोग मिलाय। कपूरचन्द्र पी निज अनुभव रस,

यही शिव सुगम उपाय ॥५॥

---:0:---

क्या करूँ भगवान् अब तो,

दुख सहा जाता नही।

पड़ी विपति जब आन,

कोई पास में त्राता नहीं ॥१॥

सब कुटुम्ब स्वाग्थ सगा है,

अन्त में देते दगा हैं।

जानता जो यदि कभी.

इनको में अपनाता नहीं ॥२॥

चौकड़ी घेरे घड़ी है,

कर्म बेड़ी पग पड़ी हैं।

चहुं ओर तम अज्ञान में,

मुक्ति का पथ पाता नही ॥३॥

इत का रहा न उत का रहा,

बीच में लटका रहा।

इक ग्रासरा तेरा बचा,

कुछ और दिखलाता नहीं ॥४॥

दिन तो बिषयन में गँमाए,

जैसे आए वैसे धाए।
तुम्हरे गुण जो कपूर गाता,
भव में भरमाता नहीं।।।।।

----:0:----

#### भजन नं० १०

जाऊं जाऊं जी महावीरा,

तुम पर वारना जी ॥टेक॥ समनशरण विच आप विराजो,

शिव वामिन वर दूलह साजो। कोटि दिवाकर लाजो,

अतुल छवि धारना जी।।१॥ ध्यान अनल में कर्म जलायो,

शुद्धातम अनुभव रस पायो । मुक्ति-मार्ग प्रकटायो,

भवि हित कारना जी ॥२॥
सुर नर नारी पूजन श्रावै,
बार बार भुवि भाल नवाबै।

सची सचीपति गावै,

मंगल चारना जी ॥३॥

श्रंचन चोर श्रादि बहु तारे,

व्याल भील गज स्वान उबारे ।

स्वामी मुक्ते भी भव दिधि,

पार उतारना जी ॥४॥

#### भजन नं० ११

प्रभु याद तेरी हमसे भुलाई नहीं जाती। छिन शांति नीतराग की आंखों में समाती।।१॥ अनिरुद्ध शुद्ध बुद्ध सुखद शुद्ध सुपद हैं। दिगम्नर स्वरूप अनूप रूप सर्वदा भाती।।२॥ रजनी दिनस हो चाहे घंटा घड़ी या पल। दर्शन विना तिहार नहीं चैन हमें आती।।३॥ दिल चाहता है स्वामी निरखा सदा करू में। नैलोक्य की सुख संपति अन नाहिं सुहाती॥।१॥ महाराज महानीर दर्शन दो दास को तुम। इण्डा जो फकत दर्श की हर नार सताती।।४॥

प्रभुजी सुनलो - इतनी टेर ॥टेक॥ दीन दयाल जगत की सुनते मेरी बार क्यों देर ॥ पुरायपाय पग बेड़ी पटकी बंद कियो तन जेर ॥ निरपराध हों पर संग करि के अगती विपति घनेर ॥१॥ बीतराग आनंधन लिख तुम आयो शरण दिलेर ॥ दया धार चित लाज रखो अब मुक्त दुखिया तन हेर ॥२॥ अन्य कोऊ मत जानहुँ मोकूँ अपनो ही जानो चेर ॥ चंद कपूर विकट भव बन में अमूँ न अब की बेर ॥३॥

#### भजन नं० १३

व्याहन कारन नेम कुमार,
गए नृप उग्र सेन के द्वार ॥टेक॥
छप्पन कोड़ जादबो संग,
रथ प्यादे गज बलघ तुरंग ॥
हरी हलधर भी जाकी लार,
गए नृप उग्रसेन के द्वार ॥१॥
कनक रथ पर त्याहड़ जिनंद,

श्रतुल छवि लाजे रिव श्ररू चंद । दरश लिख लजी मदन मद छार,

गए नृप उग्रसेन के द्वार ॥२॥ इत उत चितवत दृष्टि पसार

श्रनण सुन पशुत्रम की किलकार सारथी ठहर बड़ी न श्रमार,

गए नृप उग्रसेन के द्वार ॥३॥ रथ तोरण से मोड़ लियो है,

मन वैराग्य ऋसीम भयो है। लखो सब कदलीवत् संसार,

गए नृप उग्रसेन के द्वार ॥४॥

तजी सती राजमती सी नारि,

चढ़े जहां भव्य शिषर गिरनार ।

हुवे वहां मुक्ति-चधू भरतार,

गए नृप उग्रसेन के द्वार ॥५॥

प्रभृ तुम बाल ब्रह्मचारी,

चराचर वस्तु लखो सारी।

'कपूर' भी लहे भवाणीब पार,

गए नृप उप्रसेन के द्वार ॥६॥

जान जिय प्रभु गुण अपरंपार ॥टेक॥ इन्द्र नरेन्द्र खगेन्द्र फरापति, कोई न पावत पार। चार ज्ञान के धारी मुनि हूँ, कहत बैठ गए हार ॥१॥ ज्ञानोद्धि के अंजुलि जल से, रचे सकल भडार। को वर्णन करि ह्वे विरूदावलि, अगम अगोचर सार ॥२॥ जो हट कर वरवान नहीं कोई, वा सम निपट गँवार। स्वांति वूँद चातक कपूर ज्यों, स्वामी तू ही आधार ॥३॥

मेरी सुधि लीजो जी जिनराई ॥टेक।। या जग जाल में भटक्यो प्रभुजी, दर दर ठोकर खाँई। तेरो शर्गो ऐसो जिनजी, भव पातक टर जाई। १।। काल अनादि गँवायो स्वामी, भ्रम्यो चतुर्गति माहीं। तुम विन मेरो जगतपतीजी, श्रीर यहाँ कोऊ नाहीं ॥२॥ भवसागर में नौका म्हारी, तुम हो मेरे सहाई। कपूर कहै कर जोर जिनेशी, तुम ही पार लगाई ॥३॥

भगवान महावीर मोरी भौंपड़ी आना, उजड़ी हुई बस्ती को पुनः आके बसाना ॥१॥ दीपक में नहीं तेल नहीं तेल में बाती, घने अन्धकार में कहीं मग भूल न जाना ॥२॥ दिलावर को दिया दिल था ज्यादा न सताना, निज भक्ति के रसं-कुन्ड में मस्ताना बनाना ॥३॥ क्या करूं कहां जाऊँ शरण छोड़ आपकी, भ्रमते हुए इस दास को दुक धीर बँधाना ॥४॥ आशा अमर है जाना माना यह सबका कहना, दिलासा दिलाके स्वामी निराशा न दिलान॥।।।।। जर्जर पड़ी यह नवका मँभाधार इवती, हस्तालम्ब दै कै तुरत पार लगाना ॥६॥

वीर जिनराज भव दिश्व से मुक्ते भी पार कर देना।
प्रभू चरणों पड़ा तेरे शरण अपनी में ले लेना।।१।
सती सीता को अग्नि कुंड से तुमने बचाया था।
कौरवदल के माँही होपदी का चीर बढ़ाया था।
जनम दुखिया समुक्ति करिके दया की दिष्ट कर देना।२।
सुदर्शन सेठ को श्रूली से सिंहासन विठा दीना।
राय श्रीपाल को भी सिंधु से कट पार तुम कीना।
क्यों. मेरी बार देरी है श्रीपति लाज रख लेना।।३॥
तुम्हारी शरण जो आया न भव वन में वो भरमाया।
हटाया मोह का फंदा अन्त में मुक्ति पद पाया।
कहत कपूर कर जोरे दास की अर्ज सुन लेना।।४॥

## भजन नं० १=

महावीर को भेप दिगम्बर भिव जन मन में ल्याते हैं। वो शाँति छिव पद्मासन मांड़े आतम ध्यान जुध्याते हैं।१। वे परब्रह्म परमातम पूरन परमिता कहलाते हैं। जे ऐसे प्रभु को ध्यावे वे निश्चय ही मुक्ति पद पाते हैं। जनम मरण के भय से जो नर शरण प्रभु की आते हैं। वे अनायास विनु उद्यम के संसार सिंधु तिर जाते हैं। ३। इन्द्र नर नद्र मुनेन्द्र आदि सब भगवन के गुण गाते हैं। कप्रसंद्र ऐसे जिनेन्द्र के चरणों शीश नमाते हैं। ४।

## भजन नं० १६

वीतराग महावीर प्रभो मीय पार लगैया तुम ही तो हो ।टेक। वड़े किटन से नर तन पाया विषयन माँही न्यर्थ गमाया। नहीं मैंने तेरा गुण गाया धीर बंधेया तुम ही तो हो ।१। मातिपता सुत बन्धु संघाती सकल जगत स्वारथ का नाती। कोई नहीं है मेरा साथी साथ दिवेया तुम ही तो हो।२। कमीं ने मुक्को भरमाया तिहूँ लोक सुख चैन ना पाया। कपूर तुम्हीं को शीश नमाया बंध छुड़ेया तुम ही तो हो।३।

सद्गुरू चेताविन देवत है चेतन क्यों नहि तें चेतत हैं। टेक।
थे सुर लोक में जब तुम लगी यह भावना कब से।
मानुष तन को पाव कब अरू हो व पार उस भव से।। १॥
या जम में आय कर मोही मोह की नींद सोता हैं।
यह दुर्लभ पाय कर नर तन जनम तें व्यर्थ खोता हैं।। २॥
कहीं भी सुख नहीं जग में यह भू ठी मोह माया है।
अन्त पछिताएगा भाई यही श्रुत में जनाया हैं।। ३॥
इसी से जान कर सत्वर भजन कर परम आतम का।
वही अब पार कर देंगे जो पड़ी मँभधार में नवका।। ४॥

## भज़न नं० २१

चेतन महावीर मुख बोल, बोल बोल नित बोल।
भन को बाँट विवेक तुला से दुष्कृत सुकृत तोल।
पाप बद्दत लिख पुष्प घटत भट घट के पट कूँ खोल॥१॥
मोह नींद से जग जा पंथी राह पड़ी है गोल।
दया धरम उर राख निरन्तर जी चाहै तहाँ डोल॥१॥

जाके सुमरित पाप कटत है प्रभु नाम अनमोल। कहै कपूर सुनो भिव जीवो पीव सुधा रस घोल॥३॥

#### भजन नं॰ २२

महाबीर स्वामी हम तो दरशन करन को आए।
तेरे द्वार पे पड़े हैं मुक्ति की सुरत लगाए।।१।।
तुम दानवीर भागी सुनकर विरद तिहारी।
हम भिन्त के भिकारी भोरी पंसारे लाए।।२।।
आभिलापा नहीं धन की आशा नहीं सुख तन की।
चिन्ता है मगर मन की चरगों से हट न पाए।।३॥
तुम बीतराग भगवन वसु कर्म-शैल चूरन।
फिर नाथ कहो तुम बिन किसकी शरण में जाए।।४॥
कपूर पर कृपा करो अब अर्ज प्रभु उर धरो।
यह किंकर सामने खरो कर जोर शिर नमाए।।४॥

जाग जाग त्रव जाग चेतन,

प्रभु चरणन चित लाग ॥टेक॥ ज्यों रतन सिंधु में कर तें छूट्यौ,

कोई जतन निकाल्यों राम। त्यों इस नर तन को प.कर क्यों तें,

खोवतु है विनु काम ॥१॥ मातृ कलत्र मित्र पुत्र अरू,

काम न त्रावत दाम। काल ने गाल में दाव लियो तब,

पड़ी रहे भी चाम।।२॥ तूजग के मग में भृल्यो भटक्यो,

गाम न कोई ठाम। जानि जानि मन ऋानि यह निहचय,

मुक्ति तिहारो धाम ॥३॥

समय को जावत वार न ऋवित,

बीतत जात जाम। रजनी से होय दिवस दिवस से, किर होवत है शाम।।।।। वपन बीज तो करें नीप को, खाय कहां से आम। कपूर कहैं जाते भजलो भाई, महावीर को नाम।।।।।

#### भजन नं॰ २४

एक जाचक तुमरे द्वारे,

लाया है भोगी पँसारे। रत्नत्रय भिचा पाने को, त्राया शरण तिहारे॥१॥

यह कर्म जुटेरे घेरे,

मोय चतुगति माँही प्रोरे। इन वश दुख पाए घनेरे,

श्रव कृपा दृष्टि करो प्यारे ॥२॥ मेंडक भक्ति वश श्राया,

स्वगों<sup>°</sup> में सुर पद पाया।

श्रांजन से पापी तारे,

क्यों हरो न कष्ट हमारे ॥३॥

मैना का संकट टारा,

चमका श्रकलंक सितारा।

हमरी मी लाज बचाबी,

शरणागत के रखबारे ॥४॥

जग नायक सब विधि लायक,

भवि जन शिव पुर सुख दायक।

तुम बिन मेरी को सुधि लै,

एं त्रिशलानन्द दुलारे ॥५॥

में अनादि काल से इवा,

पै कोई सहाई न हुवा।

कपूर हुजूर की तरणी,

भव दिध से करों किनारे ॥६॥

आपु आपु को आप न समक',

तातें बहु दुख तें पाया हैं।

मरकट म्ठी नहिं छांड़त है,

हर घर घर फिर भरमाया है।।१॥

देह गेह में आपा जाना,

पंच पार संग लिपटाया हैं।

विषयन मांही ऐसे मूबा,

ज्यों मृग मृगत्व्या धाया हैं।।२।।

लख चौरासी जोनि भटकता,

अनेक नाम तें धरवाया हैं।

नरक निगोद गमन को काग्ण,

यही मिध्यात् वेद गाया हैं।।३॥

यह मिथ्यात् महा दुखदायक,

हलाहल अधिक तें बतलाया हैं।

स्वर्गवास हूँ अति खोटो जो,

एकेन्द्रियादि में ले जाया हैं।।३॥

मुख चाहे तो भेद ज्ञान कर,

अप्रातम जुदा जुदा काया हैं। जिनशासन उर दृह प्रतीत कर,

कपूर यही मन में भाया हैं।।५॥

#### भजन नं० २६

मेरी दुविधा मिट गई तुम्हरे दरश को पाके।

सव विषय कपाय पलाय सुपर रूचि लाके।।
लो शिग पुर पायो राज आज हों जाके।

मम हरष बह्यो ज्यों विकसे कुमुद चंदा के।।

तुम विन कित जाऊँ रहुँ भरोसे काके।

त्रिभुवन पति मन-मन्दिर में विराजो आके।।

कपूर प्रेम-वश विवश कहें शिर नाके।

प्रभु करो कृपा जो न विछुरे चरन कदें थांके।।

मेरी भी वेग हरो भव पीर ।

सीता पै जब विपति परी भयों अर्गनकुँड का नीर।
कीरवदल द्रोपदी पुकारी तुरत बढ़ायौ चीर।।१॥
सती अंजना हती दुखारी कटी कष्ट जँजीर।
दियो श्रहार भिनत से चंदन भई कौदू की षीर।।२॥
श्रीपाल कोटीभट के तन व्यापो कुष्ट गंभीर।
नाम प्रताप हुवो मकरध्वज कंचन तुल्य शरीर।।३॥
श्रधम उधारण विदित जगत में वीतराग महावीर।
विरदपने की सुरत सम्हालो, करौ कपूर न ढीर।।४॥

#### भजन नं० २८

जाग जाग तू जाग चेतन प्रभु चरणन चित लाग ।।टेक।। बालपना खेलत खोय यौवन छिन छिन छीजत जात । अद्धि-मृतक सम बुद्धापन लिख ज्यौं पतभड़ का पात ।।१।। दिन सँ अन्तर रात होय अरू रात अनन्तर प्रात । ऐसे निश दिन जात जिया नहीं कुछ भी बनती बात ।।२।।

नर-तन उत्तम संगत जिनमत बार बार नहीं आत। दुर्लभ अवसर पाय जे चूकें हाथ मींजि पछितात।।३।। जन्मै मरे अकेला अगते सुख दुख आप ही साथ। तात मात किम् कथा न जाबे सात धात का गात।।४।। कल्प अनंत सहै दुख तऊ विष विषय खात न अधात। पावक माँहि डारियत धृत बहु कैसे आग बुक्तात।।४।। कहन सुनन से कछु न होय क्यों बीती बात अलात। निज हित हेत 'वपूर' कहें भज महावीर दिन रात।।६।।

#### भजन नं २८

चेतन! तज माया दुखदाई भजले प्रभु नाम सुखदाई ॥टेक॥ लग्न चौरासी जोनि भटिक के या काया कूँ पाने। चिन्तामिण हीरक सम क्यों तें कोड़ी मोल विकाने ॥१ यह संसार सुपन का खेला निहचय मन में जान। ज्ञान चन्नु तू खोल सदान द आतम ज्योति पिछान ॥२ वय तेरी सब बीत चली श्रव चेत चेत आभिमानी। वाल शीश पर भटक जायगा किर क्या आनी जानी ॥३

श्रीगुरू चेतावनि देवत है,

चेतन क्यों निहं तें चेतत हैं ।। टेका।
पूरव पुर्य उपाय विना कही कैसे नर तन मिलता।
विनु बोए निफुराए बिनु निहं मित्रो तरूवर फलता। १
ऐसो मुकृत जनित जैन कुल तुम पायो बड़ भाग।
तू जाग यह अवसर फेरिनिह भट प्रश्व चरणन चित हागा। २
क्या धन कारण निश दिन भटके उद्यम करें विशेषि।
रत्नत्रय निधि तों पै भाई जान जोहरी पेषि।। ३।।
विषय अंध मित मंद भयो क्यों निभड़क फिरे अयाने।
तू तो निषट नदान न जानें पड़े नरक विल्लाने।। ४।।
अजहूँ जनम सफल तुम करिलों सप्त तत्व पहिचानों।
कपूर करों आतम हित साधन नाहि पड़े पिछतानो।। ४॥

ऐसी दिन वा छिन कब पाऊँ,

जब हों बीतराग बन जाऊं टेक।।

सकल परिग्रह तजि धरि दश वृप,

द्वादश भावन भाऊं।

पद्मासन दग ज्ञान चरण युत,

त्राप त्राप हरवाऊं ।।१।।

तीन काल की परिषह सहूँ,

रिपु कर्म कलंक मिटाऊं।

विटप निकट इक चारू शिला पै,

निज अनुभूति रमाऊं ॥२॥

पंच महात्रत समिति गुप्ति त्रय,

मुक्ति हेतु चित ल्याऊं।

श्रमल श्रखंड श्रनाकुल श्रन्युत,

ज्ञप्ति रुप अपनाऊं ॥३॥

चपक श्रेणि चिंद मोह खोंसि करि

सहजानंद विलसाऊं।

यही इक आस कपूर लगी नित,

जासे तुम गुण गाऊं ॥४॥

है बीर नाम सच्चा तू ही जहान में।

वसु कर्म-शत्रु काट दिए ध्यान कृपाँ में।।१।।

सुर सुरी सुरेश आए सुविधि भिक्त-युक्त ।

गर्भ, जन्म, तप, बेबल, शिव कल्याण में।।२।।

कहने को अष्ट गुण धरे विश्राजते प्रभो।

परापार गुण विराजमान ज्ञान-भान में।।३।।

तुम नाम का आधार है चिरकाल से सुके।

या दान को बसाओ अब तो सुक्ति-मकां में।।६।।

#### भजन नं॰ ३२

अब की तारो मोय प्रमुजी जा विधि जैसे होय। दिका।

सुन नर शक्र करें नित सेवा तुम्हीं सकल देवन के देवा।

महिमा जान प्रतीत भई उर तुम सम झोर न कोय।।१॥

ऋजी वस क्या तुमसे स्वामी त्रिश्चवन व्यापक झंतयीमी।

मन अभिलाषा लागि रही है पूरण करदो जोय।।२॥

कर्मी का दुर्ज़ी सिर पर है चेन न लैन देत पल भर है।

मूल समेत चुका कर जड़ से देख्रो कर्मन को खोय ।।३।। अधमन मुक्ति दिलाई होगी, वेद पुराण में गाई होगी। सहाय करो ऐसे संकट में जब हों जानूँ तोय ।।४।। शीश नमाए कपूर खड़ा है, चर्ण शर्ण में पड़ा हुआ है। पार लगायो या भटकाओ करो जो चाहे सोय ।।४।।

#### भजन नं० ३३

वर्णीजी महाराज पथारे रतन अमोलक पाया है।
पुरय-उदय हम सबका आया सफल मनोरथ भाया है।
हुआ चतुर्मासा दिल्ली में आनन्द अदुपम आया है।
दे उपदेश श्री गुरुवर ने निज पर भेद बताया है।
धर्म आहंसा सत्य अनूपम, है अचौर्यमणि गुणगण भूषण।
ब्रह्मचर्य बत धारण करिके निज अनुभव रस पाया है।
लोभ कपाय जिन्होंने छोड़ी जगत-जाल से ममता तोड़ी।
इन्द्रिय विषयों को तिज करिके जिनआतमध्यान लगाया है।
उन चर्णीजी के चर्गों में है वन्दन शतवार हमारा।
पूर्ण तयस्वी योगिष्वर हैं मिध्या-भाव हटाया है।

पूरणसागर पूर्ण विमल है पूर्ण-कला जिनके घट जागी।
दे उपदेश सकल जीवन को मोच मार्ग बतलाया है।
निजान दर्जी निजान द रत निज आतम का ध्यान किया।
चतुर्वेद को रूप बताकर हित उपदेश सनाया है।
चि

बोर सेवा मन्दिर
पुन्तकालय

जगन्नाथ प्रिंटिंग प्रेस, राजघाट जगन्नाथ मंदिर देहली में छपा।